Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah

http://inteleksia.stidalhadid.ac.id | p-ISSN 2686-1178 | e-ISSN 2686-3367
Vol. 7 No. 2 Desember 2025

-
DOI Artikel: 10.55372/inteleksiajpid.v7i2.385 | Hal. 263-284 ' : ‘Slnta
S

Terakreditasi §4

PENJATUHAN SANKSI TERHADAP BANI QURAIZAH:
ANALISIS GAYA MANAJEMEN KONFLIK NABI
MUHAMMAD PERSPEKTIF THOMAS-KHILMANN

Mawehda

STID Al Hadid Surabaya
mawehda88@gmail.com

Abstrak: Sejarah kenabian tidak hanya merekam ajaran teologis, tetapi juga praktik
kepemimpinan, pengambilan keputusan politik, serta pengelolaan konflik sosial Nabi
Muhammad saw dalam konteks historis tertentu. Pemahaman sejarah yang kritis
dan kontekstual menjadi penting agar dakwah Islam tidak direduksi menjadi doktrin
ahistoris yang terlepas dari realitas sosial. Salah satu episode sejarah yang paling
sering diperdebatkan adalah penjatuhan sanksi terhadap Bani Quraizah pasca
Perang Khandaq, yang kerap direpresentasikan sebagai tindakan kekerasan dalam
wacana kontemporer. Kajian terdahulu cenderung bersifat deskriptif-historis,
historis-kritis, atau normatif-apologetik, belum banyak yang menganalisis peristiwa
ini melalui kerangka teori manajemen konflik modern. Penelitian ini bertujuan
mereintepretasi peristiwa tersebut menggunakan pendekatan Gaya Manajemen
Konflik Thomas-Khilmann. Penelitian dilakukan dengan metode kualitatif, analisis
dilakukan menggunakan sumber klasik seperti Sirah Ibn Ishaq, Tarikh al-Tabari, serta
literatur sejarah modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penjatuhan sanksi
terhadap Bani Quraizah bukan tindakan represif tunggal, melainkan bagian dari
proses manajemen konflik yang bertahap dan cenderung bersifat collaborating dan
compromising melalui perjanjian dan mekanisme arbitrase. Kebaruan penelitian ini
terletak pada integrasi teori manajemen konflik modern dalam kajian Islam untuk
memperkuat narasi dakwah yang kontekstual, rasional dan berkeadaban.

Kata Kunci: Re-intepretasi, Penjatuhan Sanksi Bani Quraizah, Gaya Manajemen
Konflik

Abstract: IMPOSING SANCTIONS AGAINST BANI QURAIZAH: AN ANALYSIS OF THE
PROPHET MUHAMMAD'S CONFLICT MANAGEMENT STYLE FROM THE
PERSPECTIVE OF THOMAS-KHILMANN. The history of the prophethood not only
records theological teachings, but also the leadership practices, political decision-
making, and management of social conflicts of the Prophet Muhammad saw in
certain historical contexts. A critical and contextual understanding of history is
important so that Islamic preaching is not reduced to an abhistorical doctrine
detached from social reality. One of the most frequently debated historical episodes
is the imposition of sanctions on Bani Quraizah after the Battle of the Trench, which
is often represented as an act of violence in contemporary discourse. Previous studies
tend to be descriptive-historical, historical-critical, or normative-apologetic, not
many have analyzed this event through the framework of modern conflict
management theory. This study aims to reinterpret this event using the Thomas-
Khilmann Conflict Management Style approach. The research was conducted using
qualitative methods, analysis was carried out using classical sources such as Sirah
Ibn Ishaq, Tarikd al-Tabari, and modern historical literature. The results of this study
indicate that the imposition of sanctions on the Bani Quraizah was not a single
repressive measure, but rather part of a gradual conflict management process that
tended to be collaborative and compromising through agreements and arbitration

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 263
BY SA

Article Licensed Under
Creative Commons Attribution-ShareAlike



https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/10780
http://inteleksia.stidalhadid.ac.id/index.php/inteleksia
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:mawehda88@gmail.com

Mawehda

mechanisms. The novelty of this research lies in the integration of modern conflict
management theory into Islamic studies to strengthen the contextual, rational, and
civilized narrative of da'wah (Islamic preaching).

Keywords: Re-interpretation, Sanctions on the Bani Quraizah, Conflict Management

Style

Pendahuluan

Analisis sejarah kehidupan Nabi Muhammad
saw memiliki peranan yang fundamental
dalam penguatan misi dakwah Islam. Sejarah
kenabian tidak hanya merekam

penyampaian wahyu dalam dimensi

teologis, tetapi juga memperlihatkan
keputusan politik, serta mengelola konflik
dalam realitas masyarakat Arab yang plural.
W. Montgomery Watt menegaskan bahwa
Nabi Muhammad saw tidak dapat dipahami
sebagai figure religius, melainkan juga
dan  pemimpin

sebagai  negarawan

masyarakat yang harus  merespons
persoalan sosial dan politik secara kongkrit.t
Oleh karena itu, dakwah yang berlandaskan
analisis sejarah  yang  kritis mampu
menjembatani pesan normatif Islam dengan
realitas sosial yang terus berubah, sekaligus
mencegah ajaran Islam menjadi doktrin
ahistoris yang terlepas dari konteks

praksisnya.

Sirah Nabi menunjukkan bahwa strategi
dakwah tidak bersifat tunggal dan statis,
melainkan berkembang sesuai dengan
konteks historis, mulai dari pendekatan
persuasif dan non-konfrontatif pada fase
Makkah hingga pengelolaan hukum, politik,
dan konflik sosial di Madinah.? Pemahaman
historis semacam ini penting agar dakwah
tidak terjebak pada generalisasi normatif

1 W. Montgomery, Muhammad at Medina (Oxford
University Press, 1956). 221-223.
2 Muhammad Hamidullah, Muhammad Hamidullah,
The First Written Constitution in the World (Lahore: Sh.
Muhammad Ashraf, 1985). 87-90.

264 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

yang mengabaikan perbedaan konteks.

Dalam konteks kontemporer, analisis
sejarah Nabi Muhammad saw juga berfungsi
sebagai instrumen ilmiah untuk merespons
kritik terhadap Islam, khususnya berkaitan
dengan isu kekerasan dan intoleransi.
Sejumlah sarjana menunjukkan bahwa
banyak kritik terhadap Islam lahir dari
pembacaan sejarah yang parsial dan
ahistoris, yang memisahkan tindakan Nabi
dari konteks konflik dan hukum zamannya.?
Kajian deskriptif-historis memiliki
keterbatasan mendasar dalam menganalisis
peristiwa penjatuhan sanksi terhadap Bani
Quraizah karena pendekatan ini umumnya
berhenti pada rekonstruksi kronologis
peristiwa tanpa disertai kerangka analitis
yang menjelaskan rasionalitas pengambilan
keputusan Nabi Muhammad saw. Narasi
sejarah dalam karya klasifik Ibn Ishaq dan al-
Tabari menekankan urutan kejadian, aktor,
dan hasil akhir konflik, namun tidak
melibatkan secara eksplisit mengelaborasi
dinamika konflik sebagai proses sosial yang
melibatkan pilihan strategi, eskalasi, dan
resolusi bertahap. Beberapa pernyataan
historis diriwayatkan oleh Ibn Ishaq, secara
literal menyampaikan istilah “Pengepungan
Bani Quraizah selama 25 malam, dengan
perlengkapan militer lengkap sejumlah
3.000”, “EKsekusi pada 600-900 pria dewasa

(Bani Quraizah).*

3 Reuven Firestone, Jihad: The Origin Og Holy War in
Islam (Oxford: Oxford University Press, 1999).16-18.

4 Muhammad lbn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

Peristiwa ini kerap menjadi titik kritik dalam
wacana kontemporer yang menuduh Islam
sebagai agama yang melegitimasi kekerasan.
Wiliam Muir dalam buku The Life of
Mahomet, Vol. IV menyebutkan bahwa
pembantaian tersebut sebagai ‘barbarous
deed’ dan ‘enormous cruelty’—frasa yang
kuat menyiratkan ketidakmanusiawian
tindakan tersebut, berikut kutipannya ‘The
massacre of Banu Coreitza was a barbarous
deed which cannot be justified by any reason
of political necessity ... the indiscriminate
slaughter of the whole tribe cannot but be
recognized as an act of enormous cruelty,
which casts an odious blot upon the
prophet’s name. Keputusan sanksi oleh Sa’d
bin Muadz menurut Leoni Caetani dalam
buku Annali Dell’lslam menolak narasi Nabi
tidak terlibat langsung dengan menyatakan:
by this version the tradition has tried to
remove from Muhammad the direct
responsibility for inhuman massacre of
about 900
responsibility for the slaughter falls entirely

innocent persons... The

on Prophet.®

Sedangkan pendekatan historis-kritis
berupaya melampaui deskripsi dengan
mengkaji konteks politik dan problematika
sumber, namun sering kali terjebak pada
skeptisme histografis. Sejumlah sarjana
Barat, seperti Caetani cenderung
memfokuskan analisis pada kemungkinan
bias narrator atau skala sanksi yang
dilaporkan, tanpa menawarkan kerangka
teoritik yang menjelaskan mekanisme
resolusi konflik yang digunakan Nabi
Muhammad saw. Seperti halnya kritik, Leoni

Caetani menunjukkan penilaian skeptis

Alfred Guillaume (Oxford: Oxford University Press,
1955).248-252.

5 Leone Caetani, Annali Dell’lslam (Milano: Hoepli,
1905).

terhadap jumlah suku Bani Quraizah yang
dieksekusi, “The artifice of the traditionists is
so transparent that it is hardly necessary to

set it in relief.”®

Disamping mempertanyakan
validitas angka, L. Caetanii juga memberikan
penilaian kemungkinan jumlah lebih kecil.
Berikut pernyataanya, “The number of men
executed may have been far smaller than
traditionally stated..it is unlikely that Medina
could have supported large number of
captives before execution.””

Pendekatan Historis-kritis menghasilkan
kritik yang penting secara metodelogis,
tetapi kurang memberikan pemahaman
substantif mengenai bagaimana konflik
dikelola secara strategis dan etis dalam
konteks masyarakat Madinah, sehingga
peristiwa Bani Quraizah kerap direduksi
menjadi  persoalan kekuasaan politik
semata. Sementara pendekatan normative-
apologetik memiliki keterbatasan dalam
kecenderungannya membela legitimasi
moral dan hukum penjatuhan sanksi tanpa
membedah  dinamika  konflik  yang
melatarbelakangi secara analitis. Argumen
bahwa keputusan Nabi Muhammad saw
sesuai dengan hukum yang berlaku pada
masa itu dan sejalan dengan prinsip keadilan
llahi memang penting secara teologis,
namun sering berhenti pada justifikasi

normatif.

Dalam tradisi tafsir dan sirah Islam klasik,
keputusan sanksi terhadap Bani Quraizah
tidak dipahami sebagai tindakan politik Nabi
Muhammad saw yang berdiri sendiri,
melainkan

sebagai peristiwa yang

memperoleh legitimasi llahi melalui wahyu.

6 Barakat Ahmad, Muhammad and the Jews: A Re-
Examination (Vikas Publishing House, 1979).
7 Ahmad.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 265



Mawehda

Legitimasi tersebut terutama dirujukan pada
Qs. al-Ahzab [33]:26-27, yang
menggambarkan penundukan kelompok
Ahli Kitab dari benteng-benteng mereka,
penimbulan rasa takut di hati mereka, serta
konsekuensi berupa pembunuhan sebagian
pihak dan penawanan sebagian lainnya.
Mayoritas mufasir klasik mengidentifikasi
ayat ini sebagai penjelasan teologis atas apa
yang terjadi pada Bani Quraizah setelah
Perang Khandaq, sehingga ayat tersebut
dipahami sebagai bentuk tagriri llahi
(pembenaran llahi)  terhadap  hasil
penyelesaian konflik tersebut.?

dakwah
apologetik  kurang

Dalam konteks kontemporer,

efektif
menjawab

pendekatan
karena tidak sepenuhnya

tuntutan penjelasan rasional dan
interdisipliner atas tindakan historis Nabi
Muhammad saw. Sebagaimana pendapat
Watt, klaim legitimasi wahyu tersebut harus
dibaca sebagai ekspressi keyakinan relegius
komunitas, bukan sebagai verifikasi historis

yang berdiri di luar sistem keimanan itu

sendiri.®

Berbeda dengan ketiga pendekatan
tersebut, analisis berbasis manajemen
konflik  Thomas-Khilmann  menawarkan
kerangka konseptual yang lebih
komperhensif dengan memandang

peristiwa Bani Quraizah sebagai proses
konflik bertahap yang melibatkan pilihan
gaya resolusi sesuai dengan perubahan
situasi. Pendekatan ini memungkinkan
identifikasi bahwa Nabi Muhammad saw
terlebih dahulu mengedepankan strategi
collaborating dan compromising melalui

8 Jalal al-Din Al-Suyuti, Lubab Al-Nuqul Fi Asbab Al-
Nuzul (Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah, 2002).184-185
% W. Montgomery, Muhammad at Medina.209-213.

266 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

perjanjian sosial-politik dan mekanisme
arbitrase, sebelum menerapkan gaya
competing secara terbatas dan berbasis
prosedur hukum ketika ancaman terhadap
keselamatan kolektif tidak lagi dapat
diredam. Dengan demikian, pendekatan
manajemen konflik tidak hanya melengkapi
keterbatasan studi sebelumnya, tetapi juga
menjembatani dimensi historis, etis, dan
strategis secara lebih utuh. Oleh karena itu
pendekatan manajemen konflik Thomas
Khilmann menjadi relevan
Webster

bentuk resolusi konflik jika ditinjau dari gaya

digunakan.

Menurut Disctionary Levine,
manajemen konflik Thomas dan Khilmann
ada lima model yakni: competing, avoiding,
accommodating, compromising, dan

collaborating.*®

Dalam perspektif dakwah, pendekatan
manajemen konflik memberikan kontribusi
signifikan karena mampu menghadirkan
narasi sejarah Nabi Muhammad saw yang
rasional, kontekstual, dan keberadaban.
Sejarah tidak lagi diposisikan sebagai objek
pembelaan apologetik atau kritik polemis,
melainkan sebagai sumber pembelajaran
konflik, dan
keadilan sosial yang relevan

kepemimpinan, resolusi
dengan

tantangan masyarakat kontemporer.

Adapun studi terdahulu yang mengkaji
peristiwa konflik nabi Muhammad saw dan
sudah dilakukan oleh

beberapa penulis diantaranya: studi oleh

Bani Quraizah

Sadik Kirazli yang berjudul Re-Examining the
Story of Banu Qurayzah Jews in Medina with
Reference to the Account of Ibn Ishag*! dan
studi W.N Arafat yang berjudul New Light ob

10 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori,
Aplikasi, Dan Penelitian (Jakarta: Salemba Humanika,
2009). 140.

11 Sadik Kirazli, “Re-Examining the Story of Bani
Qurayzah Jews in Medina with a Reference to the



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

Story of Banu Qurayza and the Jews of
Medina*?. Kedua karya tulis tersebut
menguji ulang narasi klasik yang cenderung
menggambarkan  peristiwa  penjatuhan
sanksi Bani Quraizah kental dengan aksi
militer, eksekusi masal 600-900 pria. Hasil
penelitian tersebut, memberikan kritik
bahwa jumlah eksekusi kemungkinan jauh
lebih kecil, terbatas pada pemimpin atau
pihak yang terlibat langsung, bukan seluruh
suku. Demikian karya Fajri dan Nashrullah
vang berjudul The Authenticity of Sa’d Ibn
Mu’adz Response to

Contemporary

Judgment: A
Critics,*>  tulisan ini
membuktikan keontentikan keputusan Sa’d
Ibn Muadz terhadap Bani Quraizah dalam
merespon  kritik sarjana  kontemporer
menggunakan pendekatan telaah kritik
sanad dan matan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa keputusan Sa’d lbn
Muadz memiliki keautentikan yang tinggi.
Studi lain yang berjudul Saad Ibn Mu’adz
Judgment on Banu Qurayzah: Analyzing
Claims of its Jewish Law Origins. Tulisan ini
juga mengkaji ulang kebenaran dasar hukum
keputusan Sa’d lbn Mu’adz berlandaskan
hukum yahudi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tidak ada bukti otentik
yang kuat bahwa Sa’d Ibn Mu’adz mengacu
pada hukum yahudi origins melainkan di
dasarkan pada pengetahuan hukum yahudi
yang telah diadaptasi menjadi produk
budaya dan hukum di Madinah pra Islam.'
diatas,

Berdasarkan  beberapa  data

menunjukkan bahwa studi sebelumnya lebih

Account of Ibn Ishaq,” Australian Journal of Islamic
Studies 4, no. 1 (2019): 1-17,
https://doi.org/10.55831/ajis.v4i1.185.

12 W.N Arafat, “New Light on the Story of Banli Qurayza
and the Jews of Medina Author,” The Journal of the
Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 2, no.
2 (2013): 100-107.

13 Fajri Matahati Muhammadin and Muhammad Jasir
Nashrullah, “The Authenticity of Sa‘'d lbn Mu‘adh’s

menekankan fokus pada pengkajian dan
pembuktian keautentikan fakta sejarahnya,
sementara penelitian ini, tidak hendak
mengkaji ulang kebenaran fakta narasi
sejarah, melainkan memahami fakta sejarah
sebagai proses interaksi sosial-politik dalam
rangka memahami peristiwa secara utuh.
Posisi karya Sadik Kirazli dan W.N Arafat
sebagai salah satu referensi teks yang akan
diintepretasi dan eksplanasi lebih mendalam
dalam tulisan ini.

Disamping penelitian pengkajian ulang fakta
sejarah, juga terdapat beberapa studi
sebelumnya vyang fokus menganalisis

peristiwa tersebut secara mendalam,
diantaranya: karya Syed Naeem Badshah
dan Atta ur Rehman vyang berjudul A
Research Analysis of Ghazwa Bani Quraiza
Narrated in Surah Ahzab in the Light of
Tafseer e Mazhari karya Syed. Karya ini
mengkaji peristiwa tersebut dari sudut
pandang tafsir klasik, khususnya tafsir
Mazhari untuk menunjukkan  bahwa
tindakan penjatuhan hukum Bani Quraizah
sesuai dengan prinsip hukum islam dan
syariah yang dikenal oleh kaumnya,
keputusan sanksi tersebut bukan sepihak
melainkan penunjukkan hakim dan suku
yang bersekutu dengan Bani Quraizah, dan
surah al Ahzab memberikan justifikasi
teologis dan moral atas tindakan tersebut
bahwa tindakan Nabi Muhammad saw
bersifat adil dan legal.’® Tulisan Syed Naeem
dan Atta lebih menekankan penjelasan

normatif atas hukum berdasarkan ayat Al

Judgment: A Response to Contemporary Critics,” Al-
Burhan 5, no. 1 (2021): 17-38.

14 Fajri Matahati Muhammadin dan Felicia Andyanti,
“SA “ AD IBN MU “ ADH ’ S JUDGMENT ON BANU
QURAYZAH : ANALYZING CLAIMS OF ITS JEWISH LAW
ORIGINS,” Al-Burhan Journal of Qur’an and Sunnah
Studies 9, no. 1 (2025): 66—91.

15 Atta ur Rehman Syed Naeem Badshah, “A Research
Analysis of Ghazwa Bani Quraiza Narrated in Surah

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 267



Mawehda

Quran, sementara tulisan ini menekankan
analisis konstruksi makna fakta sejarah
menggunakan pendekatan manajemen
konflik Thomas Khilmann untuk mengkaji
lebih dalam bahwa proses penjatuhan sanksi
Bani Quraizah bukan sekedar aksi militer,
proses konflik

melainkan manajemen

multicultural.
Kemudian studi lain yang mencoba

menganalisis lebih mendalam secara
investigative, karya Sah Rabih dan Jalal yang
berjudul The New Reading of Invasion of
Banu Qurayza, a Critical Investigation Study.
Pada karya ini mengkaji ulang narasi klasik
peristiwa Bani Quraizah selama dan pasca
perang Khandaq berdasarkan konteks sosial-
politik. Karya Sah Rabih dan Jalal tersebut
memiliki persaman dengan tulisan ini dalam
hal mendorong mengkaji ulang narasi klasik
yang selama ini berkembang berbasis

argument kontekstualisasi historis, budaya,

hukum.*® Sementara tulisan ini
menggunakan pendekatan manajemen
konflik Thomas-Khilman untuk memberikan
analisis pemaknaan yang lebih
dekonstruktif.

Metodologi

Studi ini disusun menggunakan pendekatan
kualitatif dengan menelaah teks-teks sirah
Nabawiyah klasik seperti Sirah Ibn Ishag/ Ibn
Hisam. Muhammad ibn Ishaq, merupakan
tokoh vyang dikenal sebagai penyusun
biografi Nabi Muhammad paling awal dan
paling lengkap, karyanya merupakan sumber
primer narasi klasik dan sejarah Islam awal,

Ahzab in the Light of Tafseer e Mazhari” 1, no. 2 (2018):
31-63.

16 Sah Rabih Situn Nadir Eabdul, “The New Reading of
the Invasion of Banu Qurayza, a Critical Investigation
Study,” Islamic Sciences Journal 13, no. 7 (2022): 119-
48.

268 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

termasuk peristiwa Bani Quraizah, dimana
kemudian kitab al-Sirah al-Nabawiyah
diteruskan oleh Ibn Hisham. Penambahan
literatur sejarah modern sebagai triagulasi,
guna memastikan intepretasi yang akurat
dan mendalam terhadap wacana vyang
dikonstruksi dalam narasi fakta sejarah.
Adapun sumber sejarah modern merujuk
pada karya M. Montgomery Watt, Martin
Lings, Karen Amstrong, Fred Donner dan
beberapa sumber lain yang memaparkan
fakta historis secara kritis namun masih
netral/tidak skeptis atau memiliki misi
orientalis.

dilakukan
pendekatan teori manajemenn konflik

Analisis menggunakan

Thomas Khilmann, guna memperoleh
pemahaman sejarah yang tidak hanya
berfokus pada produk resolusi konflik yang
dihasilkan melainkan tahapan, dinamika dan
konteks sosial-politik yang melingkupinya.
Pada prinsipnya konflik lahir karena adanya
ketidaksesuaian nilai atau tujuan antar
pihak-pihak yang berkonflik, diantaranya
disebabkan oleh perbedaan kepentingan,
minat, perilaku kerja, sifat.’” Konflik tidak
terjadi secara kebetulan atau instan, proses
terjadinya konflik memiliki tahapan yakni:
fase laten, fase pemicu, fase eskalasi, fase
krisis, fase resolusi konflik.X® Adapun proses
analisis dilakukan membedah kronologis,
elemen konflik, proses penyelesaian konflik,
kemudian melakukan intepretasi dengan
prespektif lima mode konflik menurut
Thomas Khilmann: competing, avoiding,
accommodating, compromising, dan

collaborating.

17 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori,
Aplikasi, Dan Penelitian.

18 Mohamad Muspawi, “Manajemen Konflik (Upaya
Penyelesaian Konflik Dalam Organisasi),” Penelitian
Universitas Jambi Seri Humaniora 16, no. 2 (n.d.): 41—
46.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

Hasil dan Pembahasan

1. Peristiwa Penjatuhan  Sanksi

terhadap Bani Quraizah

Sebelum melakukan analisis peristiwa
penjatuhan sanksi terhadap Bani Quraizah
periu memahami terlebih dahulu bagaimana
realitas peristiwa maupun konteks yang
melingkupi peristiwa tersebut. Adapun hal-
hal yang akan diulang melingkupi: [a]
Konfligurasi sosial politik Madinah pra-
Perang Khandaq, [b] Perang Khandag dan
krisis  Madinah, [c] Ekspedisi Nabi
Muhammad saw terhadap Bani Quraizah, [d]
Proses dan keputusan abritase, [e] Dampak
sosial-politik yang terjadi pasca
direalisasikan  sanksi  terhadap  Bani
Quraizah.

Konfigurasi sosial politik Madinah pra-
Perang Khandag. Madinah pra-Perang
Khandaqg merupakan masyarakat majemuk
yang terdiri atas kaum Muslim (Muhajirin
dan Ansar), komunitas Yahudi (Bani
Qaynuqga, Bani Nadir, dan Bani Quraizah),
serta kelompok Arab lainnya yang masih
kesukuan

mempertahankan struktur

tradisional. Konfiqurasi sosial ini
terdokumentasi dalam karya Ibn Ishaq yang
menjelaskan komposisi penduduk Yathrib
pasca hijrah serta relasi awal mereka dengan
Nabi Muhammad saw sebagai pemimpin
komunitas politik yang baru terbentuk.?®
Tata kelola Madinah didasarkan pada Sahifat
al-Madinah

mengatur relasi antar suku berdasarkan

(Piagam  Madinah), vyang

prinsip perlindungan bersama,

19 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.
Alfred Guillaume (Oxford: Oxford University Press,
1955).231-233.

20 Muhammad lbn Ishag. 363-369 (Bani Qaynuga);
437-444 (Bani Nadir).

21 W. Montgomery, Muhammad at Medina (Oxford
University Press, 1956). 210-212.

tanggungjawab kolektif, serta penyelesaian
melalui otoritas Nabi Muhammad saw
sebagai arbitrator tertinggi. Piagam ini tidak
menghapus identitas keagamaan komunitas
Yahudi,
mereka ke dalam satu kesatuan politik

melainkan mengintegrasikan
(ummah) dalam kerangka pertahanan
kolektif Madinah.?®

Hubungan antara kaum Muslim dan
komunitas Yahudi memburuk pasca Perang
Badar dan Perang Uhud. lbn Ishag mencatat
pengusiran Bani Qaynuga dan Bani Nadir
sebagai akibat konflik politik dan tuduhan
pelanggaran perjanjian, sehingga menjelang
Perang Khandaqg hanya Bani Quraizah yang
masih bermukim di Madinah sebagai
konfederasi Yahudi utama.?! Menjelang
Perang Khandag, Bani Quraizah memiliki
posisi strategis karena wilayah permukiman
mereka terletak di sektor selatan Madinah
dan berdekatan dengan jalur pertahanan
kota. Watt menegaskan bahwa loyalitas
politik Bani Quraizah menjadi faktor krusial
bagi keamanan bagi Madinah selama
pengepungan oleh koalisi Ahzab.?? Tekanan
eksternal terhadap Madinah meningkat
tajam setelah Perang Uhud, ketika Quraisy
Makkah membentuk koalisi militer dengan
berbagai kabilah Arab, termasuk Ghatafan
dan suku Badui Najd. Al Tabari mencatat
bahwa tujuan utama koalisi ini adalah
penghancuran total komunitas Muslim di
Madinah.?®

Dalam konteks tersebut, Madinah pra-
Khandaq berada dalam situasi krisis

22 Muhammad Hamidullah, Muhammad Hamidullah,
The First Written Constitution in the World (Lahore: Sh.
Muhammad Ashraf, 1985).25-27.

23 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir Al-Tabari, The
History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory of Islam, Trans.
Michael Fishbein (Albany: State University of New York
Press, 1997).12-15.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 269



Mawehda

multidimensi yang ditandai oleh ancaman
eksternal, ketegangan internal antar suku,
serta ketergantungan pada kesetiaan politik
komunitas non-Muslim yang tersisa. Donner
menilai bahwa kondisi ini menciptakan
ketidakstabilan struktural yang menjadi latar
eskalasi

Madinah.?*

konflik pasca pengepungan

Perang Khandaq dan Krisis Keamanan di
Madinah. adalah
penyerangan terakhir yang dilakukan oleh

Perang Khandaq
Quraisy pada Umat Islam pada tahun 627M.
Ibnu Hysam dalam buku Sirah menyatakan
bahwa perang Khandaq juga merupakan
buah hasil campur tangan kaum Yahudi.®®
Perang Khandaq salah satu perang besar
yang dihadapi oleh Muslim karena harus
10.000
sedangkan pihak Muslim hanya berjumlah

berhadapan dengan pasukan
3.000 pasukan.’® Besarnya jumlah pihak
Quraisy tidak lepas dari sumbangsih kaum
Yahudi yang mengajak beberapa kabilah
untuk  bergabung, diantaranya suku
Ghatafan Fazarah, Murrah, Asyja’ sebanyak
2.000 pasukan. Yahudi juga mendatangkan
kontigen dari Bani Sylayn sebanyak 700
kekuatan. Terakhir melalui utusan Huyyai
bin Akhtab berhasil melakukan provokasi
Ka’ab bin Asad sebagai pimpinan Bani

Quraizah menjadi sekutu.?’

Menghadapi ancaman koalisi tersebut Nabi

Muhammad saw mengadopsi strategi

pertahanan  non-konvensional  dengan

24 Fred M. Donner, Muhammad and the Believers: At
the Origins of Islam (Cambridge: MA: Harvard
University Press, 2010).72-75.

25 |bnu Hysam, Sirah Nabawaiyah Jilid 2 (Jakarta: Darul
Falah, 2002).181-182.

26 Syafiurrahman Al-Mubarakfury, Sirah Nabawiyah
(Jakarta: Ummul Qura, 2014).540.

27 Marthin Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan
Sumber Klasik (Cetakan V) (Jakarta: Serambi,
2008).405-406.

270 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

menggali parit (Khandaqg) di sisi utara
Madinah yang merupakan sektor yang paling
terbuka
Strategi ini, diadaptasi dari praktik Persia

terhadap serangan langsung.

atas usulan Salman al-Farisi, secara
signifikan menghambat pasukan Quraisy dan
mengubah dinamika perang dari konfrontasi
terbuka

berkepanjangan.?® Selama pengepungan,

menjadi pengepungan
Madinah berada dalam kondisi krisis
keamanan  multidimensi. lbn  Ishaq
menggambarkan situasi ketakutan dan
tekanan psikologis yang dialami penduduk
Madinah akibat kombinasi ancaman militer
potensi

internal. Kekurangan logistik, cuaca ekstrem,

eksternal dan pengkhianatan
serta ketegangan internal memperburuk
kondisi tersebut, sehingga stabilitas sosial
dan politik Madinah berada pada titik paling
rapuh.?

Bergabungnya Bani Quraizah bersama
Quraisy menjadi gerbang yang membuka
terjadinya konflik Bani Quraizah dengan
Muslim. Donner menegaskan bahwa
konteks krisis ekstrem selama Khandaq
menjadi latar struktural bagi eskalasi konflik
lanjutan dengan Bani Quraizah vyang
dipersepsikan sebagai ancaman terhadap
kelangsungan komunitas politik Madinah.3®
Pernyataan terbuka bergabungnya Bani
Quraizah memutuskan perjanjian Pakta
Madinah, dimana seharusnya dalam pasal
mengatur, “Kedua belah pihak berkewajiban

tolong-menolong dan bekerja sama untuk

28 Al Tabari, The History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory
of Islam, Diterjemahkan Oleh Michael Fishbein (State
University of New York Press, 1997).21-23.

29 Muhammad lbn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.
Alfred Guillaume.456-458.

30 Donner, Muhammad and the Believers: At the
Origins of Islam.76-80.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

memerangi orang yang memerangi salah
satu pihak yang telah terkait dalam
perjanjian yang tertulis dalam naskah ini.
Kedua belah pihak (Yahudi dan Muslim)
berkewajiban untuk bekerjasama
memerangi setiap orang vyang akan
Yatsrib  (Madinah).3!
Meskipun demikian, pengepungan tidak
berujung pada
berskala besar.

menyerang kota
pertempuran terbuka
Faktor cuaca buruk,
perpecahan internal koalisi Quraisy, serta
kegagalan menembus parit menyebabkan
pasukan Quraisy akhirnya mundur. Watt
menilai bahwa kegagalan Muslim, sekaligus
memperkuat posisi politik Nabi Muhammad
saw di Madinah.3? Dengan berakhirnya
perang Khandaq, krisis eksternal memang
mereda, namun ketegangan internal justru
mencapai fase kritis.

Ekspedisi (pengepungan) terhadap Bani
Quraizah. lbn Ishaqg meriwayatkan bahwa
Nabi Muhammad saw memerintahkan
pasukan Muslim untuk bergerak menuju
wilayah Bani Quraizah sesaat setelah
kembali dari Khandaq. Bahkan Marthin Lings
menyebutkan bahwa Nabi memberikan
perintah agar tidak ada yang shalat ashar
sampai mereka tiba di wilayah Quraizah.®
Pasukan Muslim kemudian mengepung
permukiman Bani Quraizah selama kurang
lebih dua puluh lima hari.3* Sebelum
matahari tenggelam pasukan berkekuatan
3.000 menggunakan perlengkapan militer
lengkap sudah tiba di benteng Bani
Quraizah.% Ekspedisi ini bukan dimaksudkan

31 AY. Muhdar, Riwayat Hidup Rasulullah SAW
(Surabaya: PT Bina Iimu, 1989).256-257.

32 W. Montgomery, Muhammad at Medina. 209-214.
33 Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber
Klasik (Cetakan V).434.

34 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.
Alfred Guillaume.461-464.

sebagai ekspansi militer, melainkan sebagai

langkah  penegakan  keamanan dan
pertanggungjawaban politik atas dugaan
penghianatan perjanjian yang dipandang
sebagai ancaman serius terhadap stabilitas
dan  kelangsungan komunitas  politik

Madinah.3¢

Proses arbitrase dan Keputusan Penjatuhan
Sanksi terhadap Bani Qiuraizah. lbn Ishaq
menyatakan Bani Quraizah meminta Abu
Lubabah bin Abdul Mundzir saudara Bani
Amr bin Auf dan sekutu Aus untuk meminta
pertimbangan. Suku Aus dulunya menjalin
perjanjian damai dengan Bani Quraizah,
mereka meminta agar Nabi Muhammad saw
menerima sanksi untuk pergi ke Azriat dan
akan meninggalkan harta benda mereka.?’
Suku Aus meminta agar sikap Nabi
Muhammad saw memberikan perlakuan
sama seperti perlakuannya terhadap Bani
Qainuga, yakni cukup diusir dalam keadaan
hidup, tanpa ada pertumpahan darah.
Permintaan Abdullah bin Ubay bin Salul
dengan Qainuga
melakukan

mengatakan  Bani
merupakan orang yang

perjanjian dengan suku Khazraj.® Nabi
Muhammad saw menolak permintaan Aus
untuk memberi keringanan sanksi pada Bani
Quraizah. Suku Aus terus memohon dengan
dalih mendapatkan keadilan perlakuan
sebagaimana yang pernah Nabi Muhammad
saw lakukan pada suku Khazraj. Setelah
mendengarkan pernyataan suku Aus

tersebut kemudian Nabi Muhammad

menyampaikan, “Saudara-saudara dari Aus,

35 Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber
Klasik (Cetakan V).434.

36 Muhammad lbn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.
Alfred Guillaume.458-461.

37 M. Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan
Ketiga Puluh Sembilan) (Jakarta: Litera Antar Nusa,
2010).363.

38 Haekal.363.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 271



Mawehda

dapatkah kalian menerima kalau saya minta
seseorang dari kalian menengahi persoalan
dengan teman-teman persekutuanmu itu?”
“Tentu sekali,” jawab mereka. “Kalau begitu,
katakana kepada mereka memilih siapa saja
yang mereka kehendaki.” Dalam hal ini pihak
Yahudi lalu memilih Sa’ad bin Muadz.*
Dalam literatur lainnya, Marthin Lings dan
Ibnu Hysam, yang menunjuk Sa’ad bin
Muadz ditunjuk oleh Nabi Muhammad saw,
namun disepakati bersama oleh orang
Yahudi dan kelompok Aus.

Ibn Ishag meriwayatkan bahwa Sa’ad lbn
Muadz, meskipun sedang dalam kondisi
terluka akibat Perang Khandaq tetap
dihadirkan untuk memberikan keputusan.
perkara, Sa’ad
putusan laki-laki
dewasa Bani Quraizah yang telah terlibat
dijatuhi
perempuan dan

Setelah mendengarkan
menjatuhkan bahwa
Sementara
dijadikan
tawanan, serta harta benda mereka dibagi.
oleh Nabi
Muhammad saw sesuai dengan hukum

hukuman  mati.
anak-anak
Keputusan ini dinyatakan

Allah, sebuah legitimasi religio-politis yang
memperkuat putusan arbitrase tersebut.*

Keputusan Sa’ad lbn Muadz ini memiliki
kesamaan dengan peraturan yang ada pada
syariat Bani Israel seperti yang tercantum
dalam Bibel Perjanjian Lama (Taurat). “Jika
kamu telah dekat dengan suatu kota yang
hendak kamu perangi ajaklah mereka untuk
berdamai dan kota itu terbuka untuk kamu
maka semua penduduk yang ada di kota itu
akan tunduk pada kamu dan sangat mudah
bagi kamu. Berikut bunyi teks Perjanjian
Lama “Jika mereka tidak bersedia berdamai
bahkan mereka siap untuk berperang

39 Haekal.363.

40 Muhammad lbn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.
Alfred Guillaume. 463-464.

272 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

dengan kamu maka kepunglah kota itu. Jika
Tuhan memberi kemenangan padamu maka
bunuhlah seluruh lelakinya denan pedang.
Sedangkan kaum wanita maupun anak kecil
dan binatang-binatang ternak dan apa saja
yang ada dalam kota itu dapat kamu miliki
sebagai milikmu dan dapat kamu makan
Ghanimah yang diberikan oleh Tuhan
kepada kamu dari musuhmu.”

Peraturan tersebut juga berlaku di kalangan
umat Israel dalam kitab Bilangan 31 ayat 7-
10, artinya “Kemudian berperanglah mereka
melawan Midiyan, seperti yang
diperintahkan Tuhan kepada Musa, lalu
membunuh semua laki-laki mereka. Selain
itu orang-orang yang terbunuh itu mereka
juga membunuh raja-raja Midiyan yakni:
Ewi, Rekem, Zur, dan Reba, kelima raja
Midiyan, juga Bileum bin Beor dibunuh
mereka dengan pedang. Kemudian Bani
Israel menawan perempuan-perempuan
Midiyan dan anak-anak mereka juga segala
hewan, segala ternak dan segenap kekayaan
mereka dijarah dan segala kota kediaman
serta segala tempat perkemahan mereka
dibakar.” Keputusan tersebut juga dianggap
cocok dengan kitab Bilangan 31 ayat 13-16
yang berbunyi, “Lalu pergilah Musa dan
Imam Elezar dan semua pemimpin umat itu
sampai keluar tempat perkemahan untuk
menyongsong mereka. Maka gusarlah Musa
kepada para pemimpin tentara itu. Kepada
para kepala pasukan seribu dan para kepala
pasukan seratus yang pulang dari
peperangan. Dan Musa berkata kepada
biarkanlah

perempuan hidup?.” **Haekal menjelaskan

mereka: “Kamu semua

bahwa keputusan Sa’ad lbn Muadz di

41 AY. Muhdar, Riwayat Hidup Rasulullah SAW. 363-
365.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

dasarkan atas hukum Taurat Ulangan XX:13-
14 namun diperlunak. Berikut bunyinya,
...... membunuh seluruh penduduknya yang
laki-laki dengan mata pedang. Hanya
perempuan, anak-anak, hewan dan segala
apa yang ada di kota itu, yakni seluruh
jarahan itu, boleh kamu rampas...”*
Sejarawan modern menafsirkan proses
arbitrase Bani Quraizah tidak merujuk secara
langsung pada hukum Taurat, melainkan
melainkan mengadaptasi hukum sosial-
politik pra Islam yang berkembang di
Madinah pada masa itu.*®

Setelah keputusan arbitrase dijatuhkan oleh
Sa’ad Ibn Muadz dan diterima sebagai
putusan final, tahap berikutnya adalah
implementasi  sanksi  terhadap  Bani
Quraizah. Dalam sajarah klasik, Ibn Ishaq
menyampaikan terdapat 600-900 pria
dewasa vyang dieksekusi. Fakta adanya
eksekusi terhadap Bani Quraizah dinyatakan
autentik dalam semua literatur sejarah,
meski dalam literatir sejarah, menyangsikan
Ahmad

memperkirakan jumlah eksekusi kurang dari

besar jumlahnya. Watt dan

100 orang, bahkan hanya beberapa saja yang
terlibat dalam pengkhianatan.

Dampak Sosial Politik pasca Penjatuhan
Sanksi terhadap Bani Quraizah. Penjatuhan
dan implementasi sanksi terhadap Bani
Quraizah membawa dampak signifikan
terhadap konfigurasi sosial politik Madinah
pasca-Perang Khandaq yang mencakup
restrukturisasi keamanan, konsolidasi
kekuasaan politik, serta redefinisi hubungan

antar suku. Sumber klasik menunjukkan

42 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga
Puluh Sembilan). 364.

43 W. Montgomery, Muhammad at Medina. 81-84.

44 Muhammad lbn Ishaq, The Life of Muhammad: A
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans.
Alfred Guillaume.461-464.

bahwa peristiwa ini menandai berakhirnya
keberadaan komunitas Yahudi sebagai aktor
politik independent di Madinah, sebelumnya
Bani Qaynuga dan Bani Nadir telah
dikeluarkan dari kota itu.** Watt menilai
bahwa pasca peritiwa ini, Madinah tidak lagi
menghadapi kemungkinan serangan dua
front-eksternal dan internal-sehingga posisi
pertahanan komunitas Muslim menjadi jauh
lebih stabil. Keamanan kota tidak lagi
bergantung pada perjanjian politik dengan
kelompok non-Muslim yang memiliki
otonomi militer.*® Dalam jangka panjang,
peristiwa Bani Quraizah turut membentuk
pola relasi antara komunitas Muslim
Madinah dan kelompok non-Muslim di
sekitarnya. Peters mencatat bahwa setelah
Khandaq dan Bani Quraizah, pendekatan
politik Nabi Muhammad saw terhadap
kelompok luar Madinah menjadi lebih
berbasis pada subordinasi politik atau
integrasi penuh, bukan lagi koeksistensi
militer sebagaimana dalam fase awal Piagam
Madinah.*

2. Unsur-Unsur Konflik Nabi Muhammad
dengan Bani Quraizah

Analisis penjatuhan sanksi terhadap Bani
Quraizah menggunakan pendekatan gaya
konflik
mengurai terlebih konstruksi elemen konflik

manajemen dimulai  dengan
yang melingkupi pembacaan terhadap: (a)
pihak-pihak yang berkonflik; (b) sumber
konflik; (c) konteks yang melingkupi, dan (d)
fase/tahapan konflik. Kemudian melakukan
konflik guna

pembacaan unsur-unsur

melihat fakta sejarah sebagai pihak ketiga,

45 W. Montgomery, Muhammad at Medina.215-218
46 Donner, Muhammad and the Believers: At the
Origins of Islam.80-83

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 273



Mawehda

bukan dari salah satu pihak Nabi
Muhammad saw maupun Bani Quraizah.

Pihak (Subjek) yang Terlibat Konflik. Dalam
peristiwa ini, tokoh utama pihak yang
berkonflik adalah Muhammad saw dan Bani
Quraizah. Beberapa narasi menyebutkan
pihak yang berkonflik adalah Muslim dan
Yahudi, yang mengesankan bahwa konflik
yang terjadi merupakan konflik agama atau
konflik etnis. Pandangan tersebut tidak
sepenuhnya salah, namun tidak sepenuhnya
tepat. Bahwasanya Muhammad saw
merupakan seorang Nabi yang diutus Allah
untuk menyampaikan ajaran Islam, sehingga
sosok Muhammad saw merupakan tokoh
pemimpin Agama (Islam). Namun faktanya,
posisi Muhammad saw di Madinah bukan
hanya sebagai pemimpin agama melainkan
juga memiliki posisi unik sebagai pemimpin
dalam pemerintahan kota Madinah.*” Bukti
kepemimpinan Negawaran Nabi
Muhammad dapat dilihat dalam butir
konstitusi Madinah yakni: Pasal 36, Tidak
seorang pun dibenarkan (untuk berperang),
kecuali seizin Muhammad SAW. la tidak
boleh dihalangi (menuntut pembalasan) luka
(vang dibuat orang lain). Siapa berbuat jahat
(membunuh), maka balasan kejahatan itu
akan menimpa diri dan keluarganya, kecuali
ia teraniaya. Sesungguhnya Allah sangat

membenarkan  ketentuan  ini.*®  Juga
termaktub dalam pasal 42, Bila terjadi suatu
peristiwa atau perselisihan di antara
pendukung piagam ini, yang dikhawatirkan
menimbulkan bahaya, diserahkan
penyelesaiannya menurut (ketentuan) Allah

Azza Wa Jalla, dan (keputusan) Muhammad.

47 K.l Jindan, Teori Politik Islam: Telaah Kritis Ibnu
Taimiyah Tentang Pemerintahan Islam (Surabaya:
Risalah Gusti, 1995). Hal 1.

48 Elkhairati, “Piagam Madinah Dan Spiritnya Dalam
Undang-Undang Dasar (UUD) 1945,” Al-Istinbath:
Jurnal Hukum Islam 4, no. 01 (2019): 51-68.

274 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

Sesungguhnya Allah paling memelihara dan
memandang baik isi piagam ini.** Sehingga
pembacaan terhadap sikap Nabi tidak tepat
jika hanya melihat dari perspektif sebagai
pemimpin agama atau kelompok Muslim,
melainkan juga melihat sebagai perspektif
sebagai pemimpin negara Madinah.

Sedangkan Bani Quraizah adalah salah satu
kelompok Yahudi yang bersekutu dengan
Aus. Meskipun Bani Quraizah merupakan
salah satu kelompok Yahudi namun secara
posisi Bani Quraizah merupakan salah satu
bagian masyarakat Madinah. Wilayah Bani
Quraizah berada di sebelah selatan, secara
wilayah termasuk daerah yang subur, dan
bisa dikatakan sebagai salah satu suku yang
menguasai perdagangan di Madinah. Baik
Nabi dan Bani Quraizah merupakan pihak
yang sama-sama terikat dengan ketentuan
hukum dalam Piagam Madinah. Dalam
perspektif personal, peluang kepentingan
agama, atau ekonomi (sebagai pedagang)
tidak menutup kemungkinan ada
keterlibatan. Sehingga pembacaan sejarah,
idealnya tidak memahami secara sempit
hanya dari perspektif konflik agama atau
suku. Serta bukan hanya Nabi dan Bani
Quraizah yang terlibat, melainkan seluruh
suku yang terikat dalam perjanjian kelompok
(dalam hal ini masyarakat Madinah).

Sumber Konflik. Alasan yang menyebabkan
pihak-pihak berkonflik merupakan sumber
konflik.>® Apa faktor atau alasan vyang
menyebabkan terjadinya konflik antara Nabi
Muhammad saw dan Bani Quraizah baiknya
tidak hanya dilihat dari prespektif agama,

49 Elkhairati.

50 Jerald Greenberg dan Robert.A, Behavior in
Organization (New Jersey: Prentice Hall, 1997). Hal
470-473.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

melainkan perlu pemikiran yang bersifat
holistik dan kritis agar tidak terjebak dalam
reduksi naratif tunggal. Menurut hikmad
terjadinya  konflik
merupakan akumulasi dari berbagai faktor:

peneliti, tersebut

agama, politik, ekonomi, dan ideologi etnis.

Pertama, faktor agama dan ideologi. Secara
teologis hubungan antara Nabi dan
komunitas Yahudi di Madinah sejak awal
memang berada dalam ketegangan. Kedua
belah pihak menganut sistem kepercayaan
yang berbeda, dan meski awalnya Nabi
berharap mendapatkan legitimasi dari
kalangan Yahudi sebagai penerus tradisi
kenabian Ibrahim, namun mereka menolak
klaim kenabiannya. Menurut Watt, salah
satu alasan utama penolakan itu adalah
karena Muhammad tidak berasal dari
keturunan Bani Israel dan tidak sesuai
dengan ekspektasi mesianik mereka: “The
Jews had their own scriptures and did not
regard Muhammad as a prophet in their
tradition. His beiung an Arab and not a
descendant of Jacob made it even more
difficult for them to accept him.”*! Demikian
tertuang dalam al Qur’an surah Al Bagarah
dan Ali-Imran sejarah pertarungan ideologis
yang intens di Madinah, bukan hanya
penolakan dalam bentuk perkataan, upaya
pembunuhan, hingga bersekutu dengan
kaum Quraisy secara militer melawan
komunitas Muslim.

Kedua, faktor ekonomi. Sebelum Nabi hijrah
ke Madinah, kaum Yahudi menguasai
banyak sektor perdagangan dan pertanian.
Mereka memiliki peran dominan dalam
sistem ekonomi lokal, termasuk dalam
bentuk pinjaman berbunga dan penguasaan

pasar. Kedatangan Nabi membawa

51 W. Montgomery, Muhammad at Medina.

perubahan struktur kekuasaan ekonomi,
sebagai ancaman. Demikian tindakan Nabi
terhadap Bani Quraizah dalam perspektif
strategi  dapat
Muslim, sebagaimana pendapat Leone

menguatkan  ekonomi
Caetani, “La soppressione dei Quraya garanti
il controllo delle risorse e la sicurezza interna
citta, assicurando il predominio, de’ll Islam
nella regione.” Artinya, pernghapusan Bani
Quraizah menjamin penguasaan sumber
daya dan keamanan internal kota sekaligus
memastikan dominasi Islam di Wilayah
tersebut,> Wilayah Bani Quraizah berada di
sebelah selatan Madinah, wilayah tersebut
termasuk daerah yang subur. Ketiga, Faktor
Politik, secara politik Piagam Madinah
merupakan fondasi koeksistensi antara
berbagai kelompok di Madinah, termasuk
kaum Muslim, Yahudi, dan suku-suku Arab
pagan. Piagam ini menuntut loyalitas
bersama untuk mempertahankan kota dari
serangan luar. Keluarnya Bani Quraizah
terhadap perjanjian ini membuka aliansi
dengan pasukan Quraisy saat Perang
Khandaq merupakan pelanggaran berat
terhadap kontrak politik yang telah
disepakati. Implikasi pelanggaran yang
dilakukan Bani Quraizah tidak hanya
berdampak pada kehancuran kaum Muslim
melainkan juga eksistensi seluruh suku di
Madinah vyang tergabung dalam pakta
tersebut. Situasi ini yang kemudian menjadi
alasan Nabi mengepung dan mengadili Bani
Quraizah.

Sejatinya kedua pihak sama-sama memiliki
kepentingan ideolgis, politik, ekonomi yang
sah. Dalam kerangka Piagam Madinah,
kompetisi ini diakomodasi dan berjalan
secara sportif. Namun ketika situasi menjadi
genting- terutama saat pengepungan kota

52 Caetani, Annali Dell’lslam.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 275



Mawehda

oleh pasukan Quraisy, Bani Quraizah
memilih melakukan kalkulasi pragmatis, dan
hal ini merupakan sebuah penghianatan
bukan hanya dimata Muslim namun suku
dalam pemerintahan Madinah. Sehingga
sumber konflik antara Nabi dan Bani
Quraizah bukan hanya semata penghianatan
terhadap kotrak politik, melainkan sebuah
klimaks dari dinamika kompleks vyang
melibatkan ideologi, kepentingan ekonomi,
struktur politik, dan pertarungan nilai.

Konteks terjadinya Konflik. Konflik antara
Nabi dan Bani Quraizah di Madinah pada
tahun 5H/ 627 M, bertepatan dengan
(al-Ahzab).
Perang ini pada dasarnya merupakan

peristiwa Perang Khandaq
konfrontasi antara kaum Muslim yang
dipimpin Nabi Muhammad saw dengan
koalisi Quraisy dan sekutunya. Menurut lbn
Ishaq, pihak yang bersekutu dengan Quraisy
antara lain Bani Nadir (salah satu kelompok
Yahudi yang telah diusir dari Madinah
sebelumnya dan kini menetap di Khaibar),
Bani Ghatafan, Bani Asad, Bani Murrah, serta
beberapa kabilah dari wilayah Najd.>® Dari
pihak Muslim, sekutu utamanya adalah
kaum Anshar (Aus dan Khazraj), kaum
Muhajirin, dan sekelompok Yahudi yang
terikat dalam Piagam Madinah, termasuk
Bani Quraizah yang memiliki perjanjian
damai dan saling membantu jika Madinah
diserang.> Ketegangan Perang Khandaq
tidak hanya bersifat militer, tetapi juga
psikologis dan strategis. Pengepungan yang
dilakukan oleh koalisi Quraisy berlangsung
selama sebulan,® menyebabkan tekanan
pangan, kelelahan fisik, serta rasa gentar di

53 |bn Ishagq, Sirat Rasul Allah, Diedit Oleh Ibn Hisham
Dan Diterjemahkan Oleh A. Guillaume (The Life of
Muhammad) (Oxford University Press, 1955). Hal 450-
452.

54 M. Hamidullah, The First Written Constitution in the
World (Lahore: Ashraf, 1981). Hal 295-298.

276 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

Madinah.
geopolitik, jika koalisi Quraisy berhasil

kalangan  penduduk Secara

memenangkan pertempuran,
konsekwensinya sangat besar: umat Muslim
yang saat itu masih minoritas berpotensi
mengalami pemusnaha, pengusiran, atau
penaklukan politik. Selain itu, seluruh suku
yang terikat dalam Piagam Madinah,
termasuk suku Yahudi dan kabilah Arab
lokal, akan berada di bawah dominasi
Quraisy, sehingga struktur politik baru yang
berbasi pada perjanjian multi-etnis Madinah
akan runtuh.>®

Dalam konteks tersebut, bergabungnya Bani
Quraizah menjadi koalisi Quraisy di tengah
pengepungan memiliki implikasi strategis
vang kritis. Pertama, posisi geografis
benteng Bani Quraizah di bagian selatan
Madinah dapat membuka celah serangan
dari belakang, menghancurkan pertahanan
parit yang dibangun di utara.’’ Keduaq,
tindakan tersebut secara psikologis akan
menurunkan moral pasukan Muslim dan
sekutunya, serta memicu ketakutan di
kalangan penduduk sipil. Ketiga, dari
perspektif politik jika Bani Quraizah resmi
berpihak pada Quraisy, maka seluruh
Madinah  akan
kehilangan legitimasi, memicu keruntuhan

kesepakatan  Piagam
tatanan koeksistensi antar suku di Madinah.
Hal ini dapat mengakibatkan terbentuknya
rezim baru yang membalikkan kekuasan
politik Nabi selama lima tahun hijrah.
Dengan demikian, pembatalan perjanjian
damai Bani Quraizah di tengah Perang
sekedar

Khandag bukan pelanggaran

perjanjian, tetapi ancaman eksistensial bagi

55 S, Al-Mubarakfuri, Ar Raheeq Al-Makhtum (Riyadh:
Darussalam, 2002). Hal 344-345.

56 W, Montgomery, Muhammad at Medina. Hal 177-
179.

57 |bn Hisham, Al Surah Al-Nabawiyyah (Beirut: Dar al-
Kutub al-llmiyah, 2002). Hal 677.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

keselamatan umat Muslim dan stabilitas
sosial Madinah secara keseluruhan.>®

Fase Konflik. Proses interaksi konflik yang
terjadi antara Nabi Muhammad saw dan
Bani Quraizah dapat ditinjau dari fase-fase
konflik yang melingkupi: fase laten, fase
pemicu, fase eskalasi, fase krisis, dan fase
resolusi. Fase Laten merupakan fase dimana
konflik belum muncul secara terbuka.
Meskipun awalnya Bani Quraizah secara
format terikat dalam perjanjian damai
(Piagam Madinah), namun ketegangan
tersembunyi tidak dapat dihindari karena
perbedaan

adanya agama, etnis,

kepentingan ekonomi dan politik
sebagaimana yang dijelaskan sebelumnya.
Demikian pendapat Watt, ketidakyakinan
suku Yahudi terhadap kerasulan Muhammad
serta kekhawatiran atas dominasi Islam
memupuk benih konflik yang sewaktu-waktu
dapat meledak, “They [the Jews] are one
nation with the believers, but the Jews will
proves their religion, and the Muslims
theirs.”*’Benih permusuhan tersebut juga
digambarkan Allah dalam al Qur'an dalam
surat Al Maidah ayat 82, “Sesungguhnya
kamu dapati orang-orang yang paling keras
permusahannya terhadap orang-orang yang
beriman ialah orang Yahudi dan orang-
orang musyrik.”Fase Pemicu merupakan
konflik terbuka antara pihak-pihak yang
terlibat. Pembelotan Bani Quraizah saat
Perang Khandaq (627 M) menjadi pertanda
konflik terbuka.

Dalam Tarikh al Rusul wa al-Muluk, “Ka’b

broke the agreement between him and the

58 W. Montgomery, Muhammad at Medina. Hal 180.
59 W. Montgomery. Hal 221.

60 Al Tabari, Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk. Terj. W.
Montgomery Watt and M.V. McDonald (SUNY Press,
1987). Hal 38.

of God.”Fase  Eskalasi

merupakan kondisi saat konflik tidak

Messenger

terselesaikan dan semakin lama semakin
membesar karena tujuan pihak-pihak yang
terlibat konflik terhalang.®® Pengepungan
benteng Bani Quraizah paska Perang
Khandaq menjadi pertanda konfli semakin
besar. lbn Hisam menggambarkan, “The
siege continued for 25 nights until they
surrendered at the discretion of the
of God.”®? Situasi ini

peningkatan intensitas

Messenger
memperlihatkan
konflik dari diplomasi menuju konfrontasi
militer. Fase Krisis terjadi manakala fase
ekskalasi tidak menghasilkan solusi atau
disebut dengan fase puncak. Puncak konflik
ini terjadi saat penentuan nasib Bani
Quraizah. Keputusan akhir diserahkan
kepada Sa’d lbn Muadz dari suku Aus yang
merupakan sekutu lama mereka. “His
sentence was that the men should be killed,
the property divided, and the women and
children taken captive.”?*Keputusan ini
mencerminkan penerapan hukum perang
dan dianggap adil oleh sebagian kalangan
karena sesuai dengan prinsip Taurat. Fase
Resolusi merupakan tahapan menandai
akhir dari konflik ini. Akhir dari konflik
merupakan eksekusi putusan Sa’d lbn
Muadz. “The Prophet distinguished between
the tribes on their actions and level of
treachery.”®*Terkait jumlah orang vyang
dieksekusi menurut Ibn Ishag 600-900
orang, namun pendapat ini memperoleh
banyak kritik dari berbagai ilmuan. Sehingga
besar kemungkinan jumlah orang yang
dieksekusi hanya beberapa, spesifik pada
pihak-pihak yang terlibat dalam

61 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori,
Aplikasi, Dan Penelitian. Hal 123.

62 Hysam, Sirah Nabawaiyah Jilid 2. Hal 509.

63 Tabari, Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk. Terj. W.
Montgomery Watt and M.V. McDonald. Hal 27.

64 W. Montgomery, Muhammad at Medina. Hal 175.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 277



Mawehda

penghianatan. Bahkan beberapa literatur
menyebutkan jumlahnya hanya belasan
orang saja.

3. Gaya Resolusi Konflik Nabi

Muhammad dalam  Perspektif
Thomas-Khilmann

Analisis proses resolusi konflik Nabi
Muhammad saw dilakukan  dengan

tindakan  Nabi
Muhammad saw dalam mengelola konflik

mengelaborasi  fakta

dengan Bani Quraizah menggunakan lima
mode konflik menurut Thomas Khilmann:
competing,
compromising, dan

avoiding, = accommodating,

collaborating.
Pembacaan terhadap bagaimana Nabi
Muhammad saw dalam mengelola konflik
perlu meninjau tindakan Nabi pra-Perang
Khandaq sebagai kesatuan konteks juga
menangkap gaya Nabi dalam mengelolah
konflik. Pembacaan pengelolaan konflik Nabi
Muhammad saw terhadap Bani Quraizah
hanya melihat situasi saat dan pasca perang
khandag akan menghilangkan analisis
rasional ke khas-an pola Nabi dalam
konflik.

pengelolaan konflik pra-Khandaq yakni

mengelola Batasan tindakan

upaya penyelesaian konflik yang
berhubungan dengan Bani Quraizah atau
kelompok Yahudi.

Upaya Nabi Muhammad saw dalam
mengelolah konflik dengan suku-suku yang
tinggal di Madinah telah dilakukan jauh
sebelum Perang Khandaq, termasuk dalam
mengatasi ketegangan antara Muslim dan
Yahudi yakni diatur dalam kerangka
koeksistensi

politik Piagam Madinah.

Dokumen ini menempatkan komunitas

65 Kenneth W Thomas, “Toward Multidimensional
Values in Teaching: The Example of Conflict
Behaviours.,” Academy of Management Review 2, no.
3 (1977).484-490

278 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

Muslim dan Yahudi sebagai satu kesatuan
politik (ummah wahidah) dengan kewajiban
saling melindungi Madinah dari ancaman
eksternal serta larangan  melakukan
penghianatan sepihak. Dalam perspektif
konflik

situasi ini mencerminkan gaya avoiding dan

manajemen Thomas-Khilmann,
accommodating. Avoiding merupakan upaya
untuk meredakan ketegangan sementara
atau memberi waktu refleksi. Namun
penghindaran yang berkepanjangan
beresiko memperkuat konflik laten, sering

berkontribusi pada akumulasi ketegangan

yang pada akhirnya meledak secara
destruktif.®> Sedangkan  Accomodating
merupakan pendekatan yang sering

digunakan untuk menjaga hubungan jangka

panjang menjadi prioritas utama

dibandingkan isu perselisihan. Dalam
konteks kepemimpinan, accommodating
sering dipahami sebagai kebijaksanaan

situasional.®®

Pra-Perang Khandag, Nabi Muhammad saw
tidak memaksakan dominasi kekuasaan atau
agama, melainkan memberi ruang otonomi
sosial dan keagamaan kepada Bani Quraizah.

Khandaq tidak
konflik
meskipun ketegangan laten tidak dapat

Sehingga  pra-Perang

ditemukan indikasi terbuka,
dihindari mengingat kedua belah pihak
memiliki kepentingan ideologi, kepentingan
politik, dan

ekonomi,  kepentingan

pertarungan nilai.

Tahapan konflik ketika memasuki fase

eskalasi, muncul ke permukaan saat

terdengar kabar Bani Quraizah memutuskan
perjanjian ditengah situasi peperangan. Di

66 Thomas Kenneth and Ralph H. Kilmann, Conflict
Mode Instrument (Palo Alto: Consulting Psychologists
Press, 1978).



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

Buku Haekal, Ibnu Hysam dan Ali Muhdar
tidak dijelaskan siapa yang mendengar
pertama kabar tersebut. Namun dalam buku
Marthin Lings dijelaskan bahwa Umar lah
yang partama kali mendengar kabar
tersebut dan memberitakan kepada Nabi
Muhammad saw.®” Setelah mendengar
kabar tersebut Nabi Muhammad saw
mengirimkan utusan, diantaranya: Sa’ad lbn
Muadz (tokoh pemimpin Aus), Sa’ad bin
Ubadah bin Dulaim (tokoh pemimpin
Khazraj), Khawwat bin Jubair (Saudara Bani
Amr bin Auf), dan Abdullah bin Ruwah.®®
Tujuan Nabi Muhammad saw mengirim ke
empat utusan tersebut untuk memastikan
kebenaran kabar penghianatan  Bani

Quraizah serta menguatkan kembali
perjanjian bilamana kabar tersebut benar.
Muhammad berkata “Pergilah, kemudian
lihatlah: Apakah informasi yang sampai
kepada kita itu benar atau tidak? Jika
informasi memang benar, hendaklah kalian
berkata dengan bahasa sindiran yang paling
baik dan jangan lemahkan mereka. Jika
mereka menepati perjanjian antara kita
dengan mereka, bicaralah secara terus

terang kepada meraka.”®

Berdasarkan dana tersebut, tujuan Nabi
Muhammad mengirimkan utusan kepada
Bani Quraizah dengan tidak menebar
ancaman, merupakan sikap-sikap yang jelas
tidak hendak memperlebar jurang konflik
dengan Bani Quraizah. Dan masih berharap
Bani Quraizah untuk tetap masuk dalam
ikatan masyarakat Madinah. Meski akhirnya
ternyata dari pihak Bani Quraizah lah yang
memilih untuk tetap berada di pihak yang

67 Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber
Klasik (Cetakan V).420.

68 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga
Puluh Sembilan).355.

bersebrangan dan  menyerang  Nabi

Muhammad saw.

Langkah yang dilakukan Nabi Muhammad
saw dengan mengirim utusan ke tempat
Bani Quraizah bukan sebaliknya, hal ini
menunjukkan Nabi Muhammad saw bukan
menampakkan sebagai pihak yang seakan
lebih  berkuasa dibandingkan dengan
Quraizah. Kemudian meninjau tokoh utusan
yang dikirim oleh Nabi Muhammad saw
sebagaimana yang dijelaskan  fakta
sebelumnya adalah Sa’ad bin Muadz (tokoh
pemimpin Aus), Sa’ad bin Ubadah bin
Dulaim (tokoh pemimpin Khazraj), Khawwat
bin Jubair (saudara Bani Amr bin Auf),
Abdullah bin Ruwah. Berdasarkan profil
orang-orang yang dikirimkan sebagai utusan
bukan menunjukkan kepentingan Nabi
Muhammad saw sepihak, melainkan
membawa kepentingan bersama sebagai
kesatuan kelompok masyarakat Madinah
yakni mewakili kelompok besar Aus, Khasraz
dan  Muslim. Berdasarkan perspektif
manajemen konflik Thomas-Khilmann, cara-
cara yang dilakukan Nabi compromising.
Kompromi  merupakan upaya untuk
mencapai titik temu.”®

indikasi

Namun ketika penghianatan

semakin  kuat dan Bani Quraizah
menyatakan dengan tegas, “Siapa Rasulillah
itu? Kami tidak mempunyai perjanjian
dengan Muhammad.”’ Maka ancaman
keamanan meningkat, tahapan
penyelesaian konflik bertransisi menuju
competing. Transisi ini menandai perubahan
konflik dari laten menjadi manifest. Setelah

Perang Khandaq berakhir, Nabi Muhammad

69 Hysam, Sirah Nabawaiyah Jilid 2.189.

70 Kilmann, Conflict Mode Instrument.

71 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga
Puluh Sembilan).189.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 279



Mawehda

saw memerintahkan pengepungan vyang
berlangsung selama 20-25 hari menurut
sumber klasik Ibn Ishaq dan al-Tabari. Secara
analitis, tindakan ini merepresentasikan
gaya competing menggukan kekuasaan
politik dan militer untuk menegakkan
otoritas serta mencegah ancaman lanjutan.
Namun perlu digaris bawahi, selama
pengepungan oleh 3.000 pasukan yang
bersenjata lengkap, tidak ada sama sekali
serangan langsung, pembunuhan masal,
atau penghancuran total. Dengan demikian,
dapat ditarik
karakteristik competing yang diterapkan

kesimpulan bahwa

bersifat instrumental dan terkontrol,
berorientasi pada penyerahan diri dan
penyelesaian konflik secara struktural,
bukan penghancuran pihak lawan. Padahal
jika dipahami secara konfigurasi politik, Nabi
Muhammad saw memiliki sumber daya dan
kekuatan yang mumpuni untuk melakukan
hal tersebut, serta alasan rasional dengan
mempertibangkan dampak perilakku
penghiantan yang dilakukan Bani Quraizah
dapat mengancam eksistensi Masyarakat

Madinah bukan hanya Muslim.

Selama pengepungan, Nabi Muhammad saw
memenuhi permintaan Bani Quraizah untuk
mendatangkan Abu Lubabah sebagai juru
bicara. Sikap yang dilakukan Nabi semakin
menunjukkan bahwa tidak ada indikasi
upaya konfrontasi brutal sebagaimana yang
beredar dalam wacana kalangan orientalis.
Justru sebaliknya, menunjukkan sikap
kompromi dan dukungan kepada pendapat
lawan konflik dan berupaya bernegorisasi
bahkan

diperlukan.” Terdapat beberapa hal penting

menggunakan mediasi  jika

sikap kepemimpinan yang bisa diambil
pelajara pada tahap ini yakni: (a) Nabi

72 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori,
Aplikasi, Dan Penelitian.179-180.

280 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

Muhammad saw mampu mengembangkan
iklim kompromi dengan tidak serta merta
mengambil keputusan dari sebelah pihak;
(b) Nabi Muhammad saw mampu berpikir
divergen ditengah gejolak emosi atas

mengembangkan
solusi; © Nabi
memberikan  ruang

penghianatan  untuk
sejumlah  alternatif
Muhammad saw,

empati, pengertian, dan dukungan kepada
pendapat lawan konflik dan berupaya

bernegorisasi.

Tahap puncak, yakni fase krisis Nabi
Muhammad saw memberikan penyelesaian
konflik terhadap Bani Quraizah melalui
arbitrase dan langkah prsedural.
Penyelesaian konflik terhadap Bani Quraizah
dalam konfigurasi politik dapat memicu
konflik yang lebih luas. Hal ini karena sistem
sosial kesukuan pada masa itu sangat kuat.
Bani Quraizah merupakan sekutu dari Aus.
Pemberian sanksi terhadap Bani Quraizah
secara sepihak dalam melukai perasaan Aus
dan  memicu kecemburuan terhdap
kelompok Khazraj yang merupakan sekutu
dari Bani Qainuga dan Bani Nadir,
memperoleh sanksi pengusiran tanpa

pertumpahan darah.

Sikap Nabi Muhammad Saw yang berkenan
mendengarkan pernyataan dari Suku Aus
sebagai kelompok yang terikat perjanjian
dengan Nabi Muhammad dan merupakan
sekutu dari Bani Quraizah merupakan
bentuk kompromi Nabi Muhammad
terhadap Bani Quraizhah. Nabi Muhammad
sangat menghargai suku Aus sebagai pihak
yang terikat dalam perjanjian dengan Nabi
Muhammad yang meminta permohonan
dengan argumentasi pihak suku Khasraj
(salah satu kaum yang juga terikat perjanjian



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:

Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

dengan Nabi Muhammad) pernah diberikan
kemurahan hati, dimana yang merumuskan
sanksi dikembalikan pada kaumnya (kasus
Bani Qainuga dan Bani Nadhir). Jika ditinjau
dari sudut pandang lain, sikap tersebut
merupakan keadilan Nabi Muhammad serta
mempertimbangkan etika kerjasama dan
menjaga agar tidak memunculkan potensi
konflik karena dianggap tidak bersikap adil.
Terlebih lagi kaum Aus dan Khasraz
merupakan dua kelompok yang pernah
bermusuhan dan masih menyisakan Konflik
laten.

Dalam prespektif manajemen konflik, Nabi
menunjukkan sikap compromising. Dalam
tersebut, Nabi
Muhammad saw mampu menggunakan

menghadapi  situasi

taktik persuasif rasional berusaha merubah
konflik,
Muhammad saw menolak permintaan Suku

posisi  lawan artinya  Nabi
Aus mewakili suara bani Quraizah yang

meminta sanksi  pengusiran, dengan

memberikan  penawaran  pengambilan
keputusan sanksi diserahkan kembali pada
kelompok Bani Quraizah untuk menentukan
Hakim yang memutuskan sanksi.Dalam
kasus ini, Nabi Muhammad mampu
memberikan ruang alternatif solusi melalui
mediasi Sa’ad binMuadz sebagai hakim yang
disepakati bersama. Terlepas ada pro kontra
literatur sejarah terkait subjek yang memilih
namun keputusan Sa’ad binMuadz diamini

oleh kedua belah pihak.

Dalam sejarah klasik, Nabi tidak menjadi
pihak yang menjemput Sa’ad Ibn Muadz. Jika
dihubungkan dengan prinsip kompromi,
Nabi Muhammad saw menjaga prinsip
netralitas. Hal ini dilakkukan agar tidak
terjadi prasangka bagi pihak Bani Quraizah
karena dianggap bermuatan intervensi.
Sebagaimana yang telah diuraikan di atas,

disebutkan bahwa Sa’ad bin Muadz dalam
mengabil keputusan di dasarkan pada
hukum taurat. Dalam hal ini Nabi
Muhammad tidak
mengintervensi Sa’ad bin Muadz untuk

melarang atau

menggunakan hukum Islam. Padahal di
dalam legalitas piagam Madinah Nabi
Muhammad memiliki wewenang untuk
memutuskan perkara berdasarkan hukum
Islam, namun sekali lagi Nabi Muhammad
menghargai  kesepakatan yang sudah
dihasilkan dari proses kompromi oleh kedua
belah pihak dan sudah berkomitemen untuk
menerima apapun keputusan yang diberikan
oleh Sa’an bin Muadz. Sebagai pihak yang
berkomitmen atas keputusan apa saja yang
diambil oleh Sa’ad bin Muadz, sehingga Nabi
Muhammad pun merealisasikan sesuai
dengan ketentuan yang disepakati bersama.
Taktik ini jika dikaitkan dengan teori taktik
resolusi merupakan taktik legitimasi, Nabi
Muhammad melakukan proses eksekusi
terhadap laki-laki Bani Quraizah dan
membagi harta benda, anak-anak dan
semata-mata

perempuan menjalankan

hukum/ ketentuan bersama. Putusan
tersebut dijalankan bukan sebagai ekspresi
kehendak pribadi melainkan sebagai hasil

mekanisme hukum yang disepakati.

Sehingga menyikapi opini negatif yang
beredar tentang Nabi Muhammad terkait
sedikit
memberikan titik terang dan harapannya

kasus sanksi Bani Quraizah
bisa menjernihkan pemahaman sejarah
secara menyeluruh proses resolusi konflik
terhadap Bani Quraizah. Dengan demikian
sanksi yang dijatuhkan tidak dapat dipahami
semata sebagai tindakan represif, melainkan
sebagai konsekwensi dari pelanggaran
perjanjian dalam konteks konflik bersenjata
yang melalui serangkaian proses dinamis,
penuh pertanggungjawaban rasional, dan

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 281



Mawehda

etis. Pasca penjatuhan sanksi, tidak ada bukti
adanya tindakan balasan lanjutan terhadap
komunitas Yahudi lain di Madinah. Hal ini
menunjukkan bahwa penggunaan gaya
competing sebelumnya bersifat situasional,
bukan karakter permanen kepemimpinan
Nabi. Konflik ditutup secara proporsional
dan diarahkan pada rekonsilidasi komunitas
Madinah.”

Simpulan

Penelitian ini  menyimpulkan  bahwa
peristiwa penjatuhan sanksi terhadap Bani
Quraizah pasca Perang Khandagq tidak dapat
dipahami secara memadai apabila hanya
didekati melalui narasi deskriptif-historis,
historis-kritis, maupun normatif-apologetik.
Ketiga pendekatan tersebut, meskipun
memiliki kontribusi masing-masing, belum
proses

pengambilan keputusan Nabi Muhammad

sepenuhnya menjelaskan
saw dalam mengelola konflik sosial-politik
yang bersifat kompleks dan mengancam
stabilitas kolektif masyarakat Madinah.

Melalui pendekatan manajemen konflik
Thomas-Khilmann, penelitian ini
menunjukkan bahwa konflik Bani Quraizah
proses

bertahap yang melibatkan berbagai gaya

memiliki penyelesaian  secara
konflik secara situasional. Nabi Muhammad
saw terlebih dahulu mengedepankan
strategi collaborating dan compromising
melalui perjanjian sosial dan mekanisme
arbitrase. Penggunaan gaya competing
dilakukan secara terbatas dan berasis
prosedur hukum. Dengan demikian
penjatuhan sanksi tidak dapat dipahami
sebagai tindakan represif tunggal, melainkan

bagian dari resolusi konflik yang rasional dan

73 Karen Armstrong, Muhammad: A Prophet for Our
Time (New York: HarperCollins, 2006).93-95

282 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

kontekstual. Meski hasil keputusan bersifat
keras terhadap Bani Quraizah namun hal
tersebut diputuskan secara etis sesuai
norma sosial-politik masa itu.

Pendekatan ini menegaskan bahwa
kepemimpinan Nabi Muhammad saw dalam
konflik  tidak  hanya
berorientasi pada penegakan otoritas, tetapi
juga pada
prosedural, dan perlindungan kepentingan

menyelesaikan

legitimasi sosial, keadilan
kolektif. Oleh karena itu, kajian ini
memperkaya pemahaman sejarah kenabian
dengan perspektif interdisipliner yang
menempatkan Nabi Muhammad Saw
sebagai figur manajer konflik dan pemimpin

krisis yang berkeadaban.

Berdasarkan temuan studi ini, dakwah Islam
kontemporer disarankan untuk
mengintegrasikan analisis sejarah kenabian
yang kritis dan kontekstual sebagai fondasi
penyampaian pesan keagamaan. Dakwah

tidak seharusnya berhenti pada pembelaan

normatif atas tindakan historis Nabi
Muhammad saw, tetapi perlu
mengartikulasikannya  sebagai  teladan
kepemimpinan dalam resolusi konflik,

pengambilan keputusan etis dan
pengelolaan keberagaman sosial. Dengan
cara ini, dakwah mampu merespons kritik
kontemporer  terhadap Islam  tidak
mengajarkan kekerasan sebagai pilihan
melainkan

utama, mendorong dialog,

kompromi, dan keadilan prosedural.
Temuan penelitian ini dapat dimanfaatkan
dalam pengembangan kurikulum dakwah,
pendidikan Islam, dan pelatihan
kepemimpinan umat, khususnya dalam
konflik  sosial dan

konteks resolusi

keagamaan.



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann

Bibliografi

A.Y. Muhdar. Riwayat Hidup Rasulullah SAW. Surabaya: PT Bina limu, 1989.

Ahmad, Barakat. Muhammad and the Jews: A Re-Examination. Vikas Publishing House, 1979.

Al-Mubarakfuri, S. Ar Raheeq Al-Makhtum. Riyadh: Darussalam, 2002.

Al-Suyuti, Jalal al-Din. Lubab Al-Nuqul Fi Asbab Al-Nuzul. Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah, 2002.

Al-Tabari, Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir. The History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory of Islam,
Trans. Michael Fishbein. Albany: State University of New York Press, 1997.

Andyanti, Fajri Matahati Muhammadin dan Felicia. “SA “* AD IBN MU ‘ ADH ’ S JUDGMENT ON
BANU QURAYZAH : ANALYZING CLAIMS OF ITS JEWISH LAW ORIGINS.” Al-Burhan Journal
of Qur’an and Sunnah Studies 9, no. 1 (2025): 66-91.

Arafat, W.N. “New Light on the Story of Band Qurayza and the Jews of Medina Author.” The
Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 2, no. 2 (2013): 100-107.

Armstrong, Karen. Muhammad: A Prophet for Our Time. New York: HarperCollins, 2006.

Caetani, Leone. Annali Dell’Islam. Milano: Hoepli, 1905.

Donner, Fred M. Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cambridge: MA: Harvard
University Press, 2010.

Eabdul, Sah Rabih Situn Nadir. “The New Reading of the Invasion of Banu Qurayza, a Critical
Investigation Study.” Islamic Sciences Journal 13, no. 7 (2022): 119-48.

Elkhairati. “Piagam Madinah Dan Spiritnya Dalam Undang-Undang Dasar (UUD) 1945.” Al-
Istinbath: Jurnal Hukum Islam 4, no. 01 (2019): 51-68.

Haekal, M. Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga Puluh Sembilan). Jakarta: Litera Antar
Nusa, 2010.

Hamidullah, M. The First Written Constitution in the World. Lahore: Ashraf, 1981.

Hamidullah, Muhammad. Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World.
Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1985.

Hisham, lbn. Al Surah Al-Nabawiyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah, 2002.

Hysam, lbnu. Sirah Nabawaiyah Jilid 2. Jakarta: Darul Falah, 2002.

Ishag, Ibn. Sirat Rasul Allah, Diedit Oleh Ibn Hisham Dan Diterjemahkan Oleh A. Guillaume (The
Life of Muhammad). Oxford University Press, 1955.

Jindan, K.l. Teori Politik Islam: Telaah Kritis Ibnu Taimiyah Tentang Pemerintahan Islam.
Surabaya: Risalah Gusti, 1995.

Kilmann, Thomas Kenneth and Ralph H. Conflict Mode Instrument. Palo Alto: Consulting
Psychologists Press, 1978.

Kirazli, Sadik. “Re-Examining the Story of Banl Qurayzah Jews in Medina with a Reference to
the Account of lbn Ishaqg.” Australian Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2019): 1-17.
https://doi.org/10.55831/ajis.v4i1.185.

Lings, Marthin. Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber Klasik (Cetakan V). Jakarta:
Serambi, 2008.

Muhammad lbn Ishaq. The Life of Muhammad: A Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah,
Trans. Alfred Guillaume. Oxford: Oxford University Press, 1955.

Muhammadin, Fajri Matahati, and Muhammad Jasir Nashrullah. “The Authenticity of Sa‘d Ibn
Mu‘adh’s Judgment: A Response to Contemporary Critics.” Al-Burhan 5, no. 1 (2021): 17—

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 283



Mawehda

38.

Muspawi, Mohamad. “Manajemen Konflik (Upaya Penyelesaian Konflik Dalam Organisasi).”
Penelitian Universitas Jambi Seri Humaniora 16, no. 2 (n.d.): 41-46.

Reuven Firestone. Jihad: The Origin Og Holy War in Islam. Oxford: Oxford University Press, 1999.

Robert.A, Jerald Greenberg dan. Behavior in Organization. New Jersey: Prentice Hall, 1997.

Syafiurrahman Al-Mubarakfury. Sirah Nabawiyah. Jakarta: Ummul Qura, 2014.

Syed Naeem Badshah, Atta ur Rehman. “A Research Analysis of Ghazwa Bani Quraiza Narrated
in Surah Ahzab in the Light of Tafseer e Mazhari” 1, no. 2 (2018): 31-63.

Tabari, Al. Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk. Terj. W. Montgomery Watt and M.V. McDonald. SUNY
Press, 1987.

Tabari, Al. The History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory of Islam, Diterjemahkan Oleh Michael
Fishbein. State University of New York Press, 1997.

Thomas, Kenneth W. “Toward Multidimensional Values in Teaching: The Example of Conflict
Behaviours.” Academy of Management Review 2, no. 3 (1977).

W. Montgomery. Muhammad at Medina. Oxford University Press, 1956.

Wirawan. Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori, Aplikasi, Dan Penelitian. Jakarta: Salemba
Humanika, 2009.

284 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah



