
 
 
 
 
 
 

  Vol. 7 No.2 Desember 2025           263 
 

 

DOI Artikel: 10.55372/inteleksiajpid.v7i2.385  I  Hal. 263-284 

Vol. 7 No. 2 Desember 2025 

http://inteleksia.stidalhadid.ac.id  I  p-ISSN 2686-1178  I  e-ISSN 2686-3367 

Article Licensed Under  
Creative Commons Attribution-ShareAlike 
4.0 International   

 

PENJATUHAN SANKSI TERHADAP BANI QURAIZAH: 

ANALISIS GAYA MANAJEMEN KONFLIK NABI 

MUHAMMAD PERSPEKTIF THOMAS-KHILMANN 

 
Mawehda  

STID Al Hadid Surabaya 

mawehda88@gmail.com 

 
 

 
Abstrak: Sejarah kenabian tidak hanya merekam ajaran teologis, tetapi juga praktik 
kepemimpinan, pengambilan keputusan politik, serta pengelolaan konflik sosial Nabi 
Muhammad saw dalam konteks historis tertentu. Pemahaman sejarah yang kritis 
dan kontekstual menjadi penting agar dakwah Islam tidak direduksi menjadi doktrin 
ahistoris yang terlepas dari realitas sosial. Salah satu episode sejarah yang paling 
sering diperdebatkan adalah penjatuhan sanksi terhadap Bani Quraizah pasca 
Perang Khandaq, yang kerap direpresentasikan sebagai tindakan kekerasan dalam 
wacana kontemporer. Kajian terdahulu cenderung bersifat deskriptif-historis, 
historis-kritis, atau normatif-apologetik, belum banyak yang menganalisis peristiwa 
ini melalui kerangka teori manajemen konflik modern. Penelitian ini bertujuan 
mereintepretasi peristiwa tersebut menggunakan pendekatan Gaya Manajemen 
Konflik Thomas-Khilmann. Penelitian dilakukan dengan metode kualitatif, analisis 
dilakukan menggunakan sumber klasik seperti Sirah Ibn Ishaq, Tarikh al-Tabari, serta 
literatur sejarah modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penjatuhan sanksi 
terhadap Bani Quraizah bukan tindakan represif tunggal, melainkan bagian dari 
proses manajemen konflik yang bertahap dan cenderung bersifat collaborating dan 
compromising melalui perjanjian dan mekanisme arbitrase. Kebaruan penelitian ini 
terletak pada integrasi teori manajemen konflik modern dalam kajian Islam untuk 
memperkuat narasi dakwah yang kontekstual, rasional dan berkeadaban. 
Kata Kunci: Re-intepretasi, Penjatuhan Sanksi Bani Quraizah, Gaya Manajemen 
Konflik 
 
Abstract: IMPOSING SANCTIONS AGAINST BANI QURAIZAH: AN ANALYSIS OF THE 
PROPHET MUHAMMAD'S CONFLICT MANAGEMENT STYLE FROM THE 
PERSPECTIVE OF THOMAS-KHILMANN. The history of the prophethood not only 
records theological teachings, but also the leadership practices, political decision-
making, and management of social conflicts of the Prophet Muhammad saw in 
certain historical contexts. A critical and contextual understanding of history is 
important so that Islamic preaching is not reduced to an ahistorical doctrine 
detached from social reality. One of the most frequently debated historical episodes 
is the imposition of sanctions on Bani Quraizah after the Battle of the Trench, which 
is often represented as an act of violence in contemporary discourse. Previous studies 
tend to be descriptive-historical, historical-critical, or normative-apologetic, not 
many have analyzed this event through the framework of modern conflict 
management theory. This study aims to reinterpret this event using the Thomas-
Khilmann Conflict Management Style approach. The research was conducted using 
qualitative methods, analysis was carried out using classical sources such as Sirah 
Ibn Ishaq, Tarikd al-Tabari, and modern historical literature. The results of this study 
indicate that the imposition of sanctions on the Bani Quraizah was not a single 
repressive measure, but rather part of a gradual conflict management process that 
tended to be collaborative and compromising through agreements and arbitration 

https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/10780
http://inteleksia.stidalhadid.ac.id/index.php/inteleksia
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:mawehda88@gmail.com


Mawehda 

264 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

mechanisms. The novelty of this research lies in the integration of modern conflict 
management theory into Islamic studies to strengthen the contextual, rational, and 
civilized narrative of da'wah (Islamic preaching). 
Keywords: Re-interpretation, Sanctions on the Bani Quraizah, Conflict Management 
Style 

 

 

Pendahuluan  
Analisis sejarah kehidupan Nabi Muhammad 

saw memiliki peranan yang fundamental 

dalam penguatan misi dakwah Islam. Sejarah 

kenabian tidak hanya merekam 

penyampaian wahyu dalam dimensi 

teologis, tetapi juga memperlihatkan 

keputusan politik, serta mengelola konflik 

dalam realitas masyarakat Arab yang plural. 

W. Montgomery Watt menegaskan bahwa 

Nabi Muhammad saw tidak dapat dipahami 

sebagai figure religius, melainkan juga 

sebagai negarawan dan pemimpin 

masyarakat yang harus merespons 

persoalan sosial dan politik secara kongkrit.1 

Oleh karena itu, dakwah yang berlandaskan 

analisis sejarah yang kritis mampu 

menjembatani pesan normatif Islam dengan 

realitas sosial yang terus berubah, sekaligus 

mencegah ajaran Islam menjadi doktrin 

ahistoris yang terlepas dari konteks 

praksisnya. 

 

Sirah Nabi menunjukkan bahwa strategi 

dakwah tidak bersifat tunggal dan statis, 

melainkan berkembang sesuai dengan 

konteks historis, mulai dari pendekatan 

persuasif dan non-konfrontatif pada fase 

Makkah hingga pengelolaan hukum, politik, 

dan konflik sosial di Madinah.2 Pemahaman 

historis semacam ini penting agar dakwah 

tidak terjebak pada generalisasi normatif 

 
1 W. Montgomery, Muhammad at Medina (Oxford 
University Press, 1956). 221-223. 
2 Muhammad Hamidullah, Muhammad Hamidullah, 
The First Written Constitution in the World (Lahore: Sh. 
Muhammad Ashraf, 1985). 87-90. 

yang mengabaikan perbedaan konteks. 

Dalam konteks kontemporer, analisis 

sejarah Nabi Muhammad saw juga berfungsi 

sebagai instrumen ilmiah untuk merespons 

kritik terhadap Islam, khususnya berkaitan 

dengan isu kekerasan dan intoleransi. 

Sejumlah sarjana menunjukkan bahwa 

banyak kritik terhadap Islam lahir dari 

pembacaan sejarah yang parsial dan 

ahistoris, yang memisahkan tindakan Nabi 

dari konteks konflik dan hukum zamannya.3  

 

Kajian deskriptif-historis memiliki 

keterbatasan mendasar dalam menganalisis 

peristiwa penjatuhan sanksi terhadap Bani 

Quraizah karena pendekatan ini umumnya 

berhenti pada rekonstruksi kronologis 

peristiwa tanpa disertai kerangka analitis 

yang menjelaskan rasionalitas pengambilan 

keputusan Nabi Muhammad saw. Narasi 

sejarah dalam karya klasifik Ibn Ishaq dan al-

Tabari menekankan urutan kejadian, aktor, 

dan hasil akhir konflik, namun tidak 

melibatkan secara eksplisit mengelaborasi 

dinamika konflik sebagai proses sosial yang 

melibatkan pilihan strategi, eskalasi, dan 

resolusi bertahap. Beberapa pernyataan 

historis diriwayatkan oleh Ibn Ishaq, secara 

literal menyampaikan istilah “Pengepungan 

Bani Quraizah selama 25 malam, dengan 

perlengkapan militer lengkap sejumlah 

3.000”, “EKsekusi pada 600-900 pria dewasa 

(Bani Quraizah).4  

3 Reuven Firestone, Jihad: The Origin Og Holy War in 
Islam (Oxford: Oxford University Press, 1999).16-18. 
4 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           265 

Peristiwa ini kerap menjadi titik kritik dalam 

wacana kontemporer yang menuduh Islam 

sebagai agama yang melegitimasi kekerasan. 

Wiliam Muir dalam buku The Life of 

Mahomet, Vol. IV menyebutkan bahwa 

pembantaian tersebut sebagai ‘barbarous 

deed’ dan ‘enormous cruelty’—frasa yang 

kuat menyiratkan ketidakmanusiawian 

tindakan tersebut, berikut kutipannya ‘The 

massacre of Banu Coreitza was a barbarous 

deed which cannot be justified by any reason 

of political necessity … the indiscriminate 

slaughter of the whole tribe cannot but be 

recognized as an act of enormous cruelty, 

which casts an odious blot upon the 

prophet’s name. Keputusan sanksi oleh Sa’d 

bin Muadz menurut Leoni Caetani dalam 

buku Annali Dell’Islam menolak narasi Nabi 

tidak terlibat langsung dengan menyatakan: 

by this version the tradition has tried to 

remove from Muhammad the direct 

responsibility for inhuman massacre of 

about 900 innocent persons... The 

responsibility for the slaughter falls entirely 

on Prophet.5  

 

Sedangkan pendekatan historis-kritis 

berupaya melampaui deskripsi dengan 

mengkaji konteks politik dan problematika 

sumber, namun sering kali terjebak pada 

skeptisme histografis. Sejumlah sarjana 

Barat, seperti Caetani cenderung 

memfokuskan analisis pada kemungkinan 

bias narrator atau skala sanksi yang 

dilaporkan, tanpa menawarkan kerangka 

teoritik yang menjelaskan mekanisme 

resolusi konflik yang digunakan Nabi 

Muhammad saw. Seperti halnya kritik, Leoni 

Caetani menunjukkan penilaian skeptis 

 
Alfred Guillaume (Oxford: Oxford University Press, 
1955).248-252. 
5 Leone Caetani, Annali Dell’Islam (Milano: Hoepli, 
1905). 

terhadap jumlah suku Bani Quraizah yang 

dieksekusi, “The artifice of the traditionists is 

so transparent that it is hardly necessary to 

set it in relief.”6 Disamping mempertanyakan 

validitas angka, L. Caetanii juga memberikan 

penilaian kemungkinan jumlah lebih kecil. 

Berikut pernyataanya, “The number of men 

executed may have been far smaller than 

traditionally stated..it is unlikely that Medina 

could have supported large number of 

captives before execution.”7 

 

Pendekatan Historis-kritis menghasilkan 

kritik yang penting secara metodelogis, 

tetapi kurang memberikan pemahaman 

substantif mengenai bagaimana konflik 

dikelola secara strategis dan etis dalam 

konteks masyarakat Madinah, sehingga 

peristiwa Bani Quraizah kerap direduksi 

menjadi persoalan kekuasaan politik 

semata. Sementara pendekatan normative-

apologetik memiliki keterbatasan dalam 

kecenderungannya membela legitimasi 

moral dan hukum penjatuhan sanksi tanpa 

membedah dinamika konflik yang 

melatarbelakangi secara analitis. Argumen 

bahwa keputusan Nabi Muhammad saw 

sesuai dengan hukum yang berlaku pada 

masa itu dan sejalan dengan prinsip keadilan 

Ilahi memang penting secara teologis, 

namun sering berhenti pada justifikasi 

normatif.  

 

Dalam tradisi tafsir dan sirah Islam klasik, 

keputusan sanksi terhadap Bani Quraizah 

tidak dipahami sebagai tindakan politik Nabi 

Muhammad saw yang berdiri sendiri, 

melainkan sebagai peristiwa yang 

memperoleh legitimasi Ilahi melalui wahyu. 

6 Barakat Ahmad, Muhammad and the Jews: A Re-
Examination (Vikas Publishing House, 1979). 
7 Ahmad. 



Mawehda 

266 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Legitimasi tersebut terutama dirujukan pada 

Qs. al-Ahzab [33]:26-27, yang 

menggambarkan penundukan kelompok 

Ahli Kitab dari benteng-benteng mereka, 

penimbulan rasa takut di hati mereka, serta 

konsekuensi berupa pembunuhan sebagian 

pihak dan penawanan sebagian lainnya. 

Mayoritas mufasir klasik mengidentifikasi 

ayat ini sebagai penjelasan teologis atas apa 

yang terjadi pada Bani Quraizah setelah 

Perang Khandaq, sehingga ayat tersebut 

dipahami sebagai bentuk taqriri Ilahi 

(pembenaran Ilahi) terhadap hasil 

penyelesaian konflik tersebut.8 

 

Dalam konteks dakwah kontemporer, 

pendekatan apologetik kurang efektif 

karena tidak sepenuhnya menjawab 

tuntutan penjelasan rasional dan 

interdisipliner atas tindakan historis Nabi 

Muhammad saw. Sebagaimana pendapat 

Watt, klaim legitimasi wahyu tersebut harus 

dibaca sebagai ekspressi keyakinan relegius 

komunitas, bukan sebagai verifikasi historis 

yang berdiri di luar sistem keimanan itu 

sendiri.9 

 

Berbeda dengan ketiga pendekatan 

tersebut, analisis berbasis manajemen 

konflik Thomas-Khilmann menawarkan 

kerangka konseptual yang lebih 

komperhensif dengan memandang 

peristiwa Bani Quraizah sebagai proses 

konflik bertahap yang melibatkan pilihan 

gaya resolusi sesuai dengan perubahan 

situasi. Pendekatan ini memungkinkan 

identifikasi bahwa Nabi Muhammad saw 

terlebih dahulu mengedepankan strategi 

collaborating dan compromising melalui 

 
8 Jalal al-Din Al-Suyuti, Lubab Al-Nuqul Fi Asbab Al-
Nuzul (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2002).184-185 
9 W. Montgomery, Muhammad at Medina.209-213. 

perjanjian sosial-politik dan mekanisme 

arbitrase, sebelum menerapkan gaya 

competing secara terbatas dan berbasis 

prosedur hukum ketika ancaman terhadap 

keselamatan kolektif tidak lagi dapat 

diredam. Dengan demikian, pendekatan 

manajemen konflik tidak hanya melengkapi 

keterbatasan studi sebelumnya, tetapi juga 

menjembatani dimensi historis, etis, dan 

strategis secara lebih utuh. Oleh karena itu 

pendekatan manajemen konflik Thomas 

Khilmann menjadi relevan digunakan. 

Menurut Webster Disctionary Levine, 

bentuk resolusi konflik jika ditinjau dari gaya 

manajemen konflik Thomas dan Khilmann 

ada lima model yakni: competing, avoiding, 

accommodating, compromising, dan 

collaborating.10  

 

Dalam perspektif dakwah, pendekatan 

manajemen konflik memberikan kontribusi 

signifikan karena mampu menghadirkan 

narasi sejarah Nabi Muhammad saw yang 

rasional, kontekstual, dan keberadaban. 

Sejarah tidak lagi diposisikan sebagai objek 

pembelaan apologetik atau kritik polemis, 

melainkan sebagai sumber pembelajaran 

kepemimpinan, resolusi konflik, dan 

keadilan sosial yang relevan dengan 

tantangan masyarakat kontemporer. 

 

Adapun studi terdahulu yang mengkaji 

peristiwa konflik nabi Muhammad saw dan 

Bani Quraizah sudah dilakukan oleh 

beberapa penulis diantaranya: studi oleh 

Sadik Kirazli yang berjudul Re-Examining the 

Story of Banu Qurayzah Jews in Medina with 

Reference to the Account of Ibn Ishaq11 dan 

studi W.N Arafat yang berjudul New Light ob 

10 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori, 
Aplikasi, Dan Penelitian (Jakarta: Salemba Humanika, 
2009). 140. 
11 Sadik Kirazli, “Re-Examining the Story of Banū 
Qurayẓah Jews in Medina with a Reference to the 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           267 

Story of Banu Qurayza and the Jews of 

Medina12. Kedua karya tulis tersebut 

menguji ulang narasi klasik yang cenderung 

menggambarkan peristiwa penjatuhan 

sanksi Bani Quraizah kental dengan aksi 

militer, eksekusi masal 600-900 pria. Hasil 

penelitian tersebut, memberikan kritik 

bahwa jumlah eksekusi kemungkinan jauh 

lebih kecil, terbatas pada pemimpin atau 

pihak yang terlibat langsung, bukan seluruh 

suku. Demikian karya Fajri dan Nashrullah 

yang berjudul The Authenticity of Sa’d Ibn 

Mu’adz Judgment: A Response to 

Contemporary Critics,13 tulisan ini 

membuktikan keontentikan keputusan Sa’d 

Ibn Muadz terhadap Bani Quraizah dalam 

merespon kritik sarjana kontemporer 

menggunakan pendekatan telaah kritik 

sanad dan matan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa keputusan Sa’d Ibn 

Muadz memiliki keautentikan yang tinggi. 

Studi lain yang berjudul Saad Ibn Mu’adz 

Judgment on Banu Qurayzah: Analyzing 

Claims of its Jewish Law Origins. Tulisan ini 

juga mengkaji ulang kebenaran dasar hukum 

keputusan Sa’d Ibn Mu’adz berlandaskan 

hukum yahudi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tidak ada bukti otentik 

yang kuat bahwa Sa’d Ibn Mu’adz mengacu 

pada hukum yahudi origins melainkan di 

dasarkan pada pengetahuan hukum yahudi 

yang telah diadaptasi menjadi produk 

budaya dan hukum di Madinah pra Islam.14  

 

Berdasarkan beberapa data diatas, 

menunjukkan bahwa studi sebelumnya lebih 

 
Account of Ibn Isḥāq,” Australian Journal of Islamic 
Studies 4, no. 1 (2019): 1–17, 
https://doi.org/10.55831/ajis.v4i1.185. 
12 W.N Arafat, “New Light on the Story of Banū Qurayẓa 
and the Jews of Medina Author,” The Journal of the 
Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 2, no. 
2 (2013): 100–107. 
13 Fajri Matahati Muhammadin and Muhammad Jasir 
Nashrullah, “The Authenticity of Saʿd Ibn Muʿādh’s 

menekankan fokus pada pengkajian dan 

pembuktian keautentikan fakta sejarahnya, 

sementara penelitian ini, tidak hendak 

mengkaji ulang kebenaran fakta narasi 

sejarah, melainkan memahami fakta sejarah 

sebagai proses interaksi sosial-politik dalam 

rangka memahami peristiwa secara utuh. 

Posisi karya Sadik Kirazli dan W.N Arafat 

sebagai salah satu referensi teks yang akan 

diintepretasi dan eksplanasi lebih mendalam 

dalam tulisan ini. 

 

Disamping penelitian pengkajian ulang fakta 

sejarah, juga terdapat beberapa studi 

sebelumnya yang fokus menganalisis 

peristiwa tersebut secara mendalam, 

diantaranya: karya Syed Naeem Badshah 

dan Atta ur Rehman yang berjudul A 

Research Analysis of Ghazwa Bani Quraiza 

Narrated in Surah Ahzab in the Light of 

Tafseer e Mazhari karya Syed. Karya ini 

mengkaji peristiwa tersebut dari sudut 

pandang tafsir klasik, khususnya tafsir 

Mazhari untuk menunjukkan bahwa 

tindakan penjatuhan hukum Bani Quraizah 

sesuai dengan prinsip hukum islam dan 

syariah yang dikenal oleh kaumnya, 

keputusan sanksi tersebut bukan sepihak 

melainkan penunjukkan hakim dan suku 

yang bersekutu dengan Bani Quraizah, dan 

surah al Ahzab memberikan justifikasi 

teologis dan moral atas tindakan tersebut 

bahwa tindakan Nabi Muhammad saw 

bersifat adil dan legal.15 Tulisan Syed Naeem 

dan Atta lebih menekankan penjelasan 

normatif atas hukum berdasarkan ayat Al 

Judgment: A Response to Contemporary Critics,” Al-
Burhan 5, no. 1 (2021): 17–38. 
14 Fajri Matahati Muhammadin dan Felicia Andyanti, 
“SA ‘ AD IBN MU ‘ ĀDH ’ S JUDGMENT ON BANŪ 
QURAYẒAH : ANALYZING CLAIMS OF ITS JEWISH LAW 
ORIGINS,” Al-Burhan Journal of Qur’an and Sunnah 
Studies 9, no. 1 (2025): 66–91. 
15 Atta ur Rehman Syed Naeem Badshah, “A Research 
Analysis of Ghazwa Bani Quraiza Narrated in Surah 



Mawehda 

268 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Quran, sementara tulisan ini menekankan 

analisis konstruksi makna fakta sejarah 

menggunakan pendekatan manajemen 

konflik Thomas Khilmann untuk mengkaji 

lebih dalam bahwa proses penjatuhan sanksi 

Bani Quraizah bukan sekedar aksi militer, 

melainkan proses manajemen konflik 

multicultural. 

 

Kemudian studi lain yang mencoba 

menganalisis lebih mendalam secara 

investigative, karya Sah Rabih dan Jalal yang 

berjudul The New Reading of Invasion of 

Banu Qurayza, a Critical Investigation Study. 

Pada karya ini mengkaji ulang narasi klasik 

peristiwa Bani Quraizah selama dan pasca 

perang Khandaq berdasarkan konteks sosial-

politik. Karya Sah Rabih dan Jalal tersebut 

memiliki persaman dengan tulisan ini dalam 

hal mendorong mengkaji ulang narasi klasik 

yang selama ini berkembang berbasis 

argument kontekstualisasi historis, budaya, 

hukum.16 Sementara tulisan ini 

menggunakan pendekatan manajemen 

konflik Thomas-Khilman untuk memberikan 

analisis pemaknaan yang lebih 

dekonstruktif. 

 

 

Metodologi 
Studi ini disusun menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan menelaah teks-teks sirah 

Nabawiyah klasik seperti Sirah Ibn Ishaq/ Ibn 

Hisam. Muhammad ibn Ishaq, merupakan 

tokoh yang dikenal sebagai penyusun 

biografi Nabi Muhammad paling awal dan 

paling lengkap, karyanya merupakan sumber 

primer narasi klasik dan sejarah Islam awal, 

 
Ahzab in the Light of Tafseer e Mazhari” 1, no. 2 (2018): 
31–63. 
16 Sah Rabih Situn Nadir Eabdul, “The New Reading of 
the Invasion of Banu Qurayza, a Critical Investigation 
Study,” Islamic Sciences Journal 13, no. 7 (2022): 119–
48. 

termasuk peristiwa Bani Quraizah, dimana 

kemudian kitab al-Sirah al-Nabawiyah 

diteruskan oleh Ibn Hisham. Penambahan 

literatur sejarah modern sebagai triagulasi, 

guna memastikan intepretasi yang akurat 

dan mendalam terhadap wacana yang 

dikonstruksi dalam narasi fakta sejarah. 

Adapun sumber sejarah modern merujuk 

pada karya M. Montgomery Watt, Martin 

Lings, Karen Amstrong, Fred Donner dan 

beberapa sumber lain yang memaparkan 

fakta historis secara kritis namun masih 

netral/tidak skeptis atau memiliki misi 

orientalis. 

 

Analisis dilakukan menggunakan 

pendekatan teori manajemenn konflik 

Thomas Khilmann, guna memperoleh 

pemahaman sejarah yang tidak hanya 

berfokus pada produk resolusi konflik yang 

dihasilkan melainkan tahapan, dinamika dan 

konteks sosial-politik yang melingkupinya. 

Pada prinsipnya konflik lahir karena adanya 

ketidaksesuaian nilai atau tujuan antar 

pihak-pihak yang berkonflik, diantaranya 

disebabkan oleh perbedaan kepentingan, 

minat, perilaku kerja, sifat.17 Konflik tidak 

terjadi secara kebetulan atau instan, proses 

terjadinya konflik memiliki tahapan yakni: 

fase laten, fase pemicu, fase eskalasi, fase 

krisis, fase resolusi konflik.18 Adapun proses 

analisis dilakukan membedah kronologis, 

elemen konflik, proses penyelesaian konflik, 

kemudian melakukan intepretasi dengan 

prespektif lima mode konflik menurut 

Thomas Khilmann: competing, avoiding, 

accommodating, compromising, dan 

collaborating. 

17 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori, 
Aplikasi, Dan Penelitian. 
18 Mohamad Muspawi, “Manajemen Konflik (Upaya 
Penyelesaian Konflik Dalam Organisasi),” Penelitian 
Universitas Jambi Seri Humaniora 16, no. 2 (n.d.): 41–
46. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           269 

Hasil dan Pembahasan 
1. Peristiwa Penjatuhan Sanksi 

terhadap Bani Quraizah 

Sebelum melakukan analisis peristiwa 

penjatuhan sanksi terhadap Bani Quraizah 

periu memahami terlebih dahulu bagaimana 

realitas peristiwa maupun konteks yang 

melingkupi peristiwa tersebut. Adapun hal-

hal yang akan diulang melingkupi: [a] 

Konfligurasi sosial politik Madinah pra-

Perang Khandaq, [b] Perang Khandaq dan 

krisis Madinah, [c] Ekspedisi Nabi 

Muhammad saw terhadap Bani Quraizah, [d] 

Proses dan keputusan abritase, [e] Dampak 

sosial-politik yang terjadi pasca 

direalisasikan sanksi terhadap Bani 

Quraizah. 

Konfigurasi sosial politik Madinah pra-

Perang Khandaq. Madinah pra-Perang 

Khandaq merupakan masyarakat majemuk 

yang terdiri atas kaum Muslim (Muhajirin 

dan Ansar), komunitas Yahudi (Bani 

Qaynuqa, Bani Nadir, dan Bani Quraizah), 

serta kelompok Arab lainnya yang masih 

mempertahankan struktur kesukuan 

tradisional. Konfiqurasi sosial ini 

terdokumentasi dalam karya Ibn Ishaq yang 

menjelaskan komposisi penduduk Yathrib 

pasca hijrah serta relasi awal mereka dengan 

Nabi Muhammad saw sebagai pemimpin 

komunitas politik yang baru terbentuk.19 

Tata kelola Madinah didasarkan pada Sahifat 

al-Madinah (Piagam Madinah), yang 

mengatur relasi antar suku berdasarkan 

prinsip perlindungan bersama, 

 
19 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 
Alfred Guillaume (Oxford: Oxford University Press, 
1955).231-233. 
20 Muhammad Ibn Ishaq. 363-369 (Bani Qaynuqa); 
437-444 (Bani Nadir). 
21 W. Montgomery, Muhammad at Medina (Oxford 
University Press, 1956). 210-212. 

tanggungjawab kolektif, serta penyelesaian 

melalui otoritas Nabi Muhammad saw 

sebagai arbitrator tertinggi. Piagam ini tidak 

menghapus identitas keagamaan komunitas 

Yahudi, melainkan mengintegrasikan 

mereka ke dalam satu kesatuan politik 

(ummah) dalam kerangka pertahanan 

kolektif Madinah.20 

Hubungan antara kaum Muslim dan 

komunitas Yahudi memburuk pasca Perang 

Badar dan Perang Uhud. Ibn Ishaq mencatat 

pengusiran Bani Qaynuqa dan Bani Nadir 

sebagai akibat konflik politik dan tuduhan 

pelanggaran perjanjian, sehingga menjelang 

Perang Khandaq hanya Bani Quraizah yang 

masih bermukim di Madinah sebagai 

konfederasi Yahudi utama.21 Menjelang 

Perang Khandaq, Bani Quraizah memiliki 

posisi strategis karena wilayah permukiman 

mereka terletak di sektor selatan Madinah 

dan berdekatan dengan jalur pertahanan 

kota. Watt menegaskan bahwa loyalitas 

politik Bani Quraizah menjadi faktor krusial 

bagi keamanan bagi Madinah selama 

pengepungan oleh koalisi Ahzab.22 Tekanan 

eksternal terhadap Madinah meningkat 

tajam setelah Perang Uhud, ketika Quraisy 

Makkah membentuk koalisi militer dengan 

berbagai kabilah Arab, termasuk Ghatafan 

dan suku Badui Najd. Al Tabari mencatat 

bahwa tujuan utama koalisi ini adalah 

penghancuran total komunitas Muslim di 

Madinah.23 

Dalam konteks tersebut, Madinah pra-

Khandaq berada dalam situasi krisis 

22 Muhammad Hamidullah, Muhammad Hamidullah, 
The First Written Constitution in the World (Lahore: Sh. 
Muhammad Ashraf, 1985).25-27. 
23 Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir Al-Tabari, The 
History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory of Islam, Trans. 
Michael Fishbein (Albany: State University of New York 
Press, 1997).12-15. 



Mawehda 

270 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

multidimensi yang ditandai oleh ancaman 

eksternal, ketegangan internal antar suku, 

serta ketergantungan pada kesetiaan politik 

komunitas non-Muslim yang tersisa. Donner 

menilai bahwa kondisi ini menciptakan 

ketidakstabilan struktural yang menjadi latar 

eskalasi konflik pasca pengepungan 

Madinah.24  

Perang Khandaq dan Krisis Keamanan di 

Madinah. Perang Khandaq adalah 

penyerangan terakhir yang dilakukan oleh 

Quraisy pada Umat Islam pada tahun 627M. 

Ibnu Hysam dalam buku Sirah menyatakan 

bahwa perang Khandaq juga merupakan 

buah hasil campur tangan kaum Yahudi.25 

Perang Khandaq salah satu perang besar 

yang dihadapi oleh Muslim karena harus 

berhadapan dengan 10.000 pasukan 

sedangkan pihak Muslim hanya berjumlah 

3.000 pasukan.26 Besarnya jumlah pihak 

Quraisy tidak lepas dari sumbangsih kaum 

Yahudi yang mengajak beberapa kabilah 

untuk bergabung, diantaranya suku 

Ghatafan Fazarah, Murrah, Asyja’ sebanyak 

2.000 pasukan. Yahudi juga mendatangkan 

kontigen dari Bani Sylayn sebanyak 700 

kekuatan. Terakhir melalui utusan Huyyai 

bin Akhtab berhasil melakukan provokasi 

Ka’ab bin Asad sebagai pimpinan Bani 

Quraizah menjadi sekutu.27  

Menghadapi ancaman koalisi tersebut Nabi 

Muhammad saw mengadopsi strategi 

pertahanan non-konvensional dengan 

 
24 Fred M. Donner, Muhammad and the Believers: At 
the Origins of Islam (Cambridge: MA: Harvard 
University Press, 2010).72-75. 
25 Ibnu Hysam, Sirah Nabawaiyah Jilid 2 (Jakarta: Darul 
Falah, 2002).181-182. 
26 Syafiurrahman Al-Mubarakfury, Sirah Nabawiyah 
(Jakarta: Ummul Qura, 2014).540. 
27 Marthin Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan 
Sumber Klasik (Cetakan V) (Jakarta: Serambi, 
2008).405-406. 

menggali parit (Khandaq) di sisi utara 

Madinah yang merupakan sektor yang paling 

terbuka terhadap serangan langsung. 

Strategi ini, diadaptasi dari praktik Persia 

atas usulan Salman al-Farisi, secara 

signifikan menghambat pasukan Quraisy dan 

mengubah dinamika perang dari konfrontasi 

terbuka menjadi pengepungan 

berkepanjangan.28 Selama pengepungan, 

Madinah berada dalam kondisi krisis 

keamanan multidimensi. Ibn Ishaq 

menggambarkan situasi ketakutan dan 

tekanan psikologis yang dialami penduduk 

Madinah akibat kombinasi ancaman militer 

eksternal dan potensi pengkhianatan 

internal. Kekurangan logistik, cuaca ekstrem, 

serta ketegangan internal memperburuk 

kondisi tersebut, sehingga stabilitas sosial 

dan politik Madinah berada pada titik paling 

rapuh.29  

Bergabungnya Bani Quraizah bersama 

Quraisy menjadi gerbang yang membuka 

terjadinya konflik Bani Quraizah dengan 

Muslim. Donner menegaskan bahwa 

konteks krisis ekstrem selama Khandaq 

menjadi latar struktural bagi eskalasi konflik 

lanjutan dengan Bani Quraizah yang 

dipersepsikan sebagai ancaman terhadap 

kelangsungan komunitas politik Madinah.30 

Pernyataan terbuka bergabungnya Bani 

Quraizah memutuskan perjanjian Pakta 

Madinah, dimana seharusnya dalam pasal 

mengatur, “Kedua belah pihak berkewajiban 

tolong-menolong dan bekerja sama untuk 

28 Al Tabari, The History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory 
of Islam, Diterjemahkan Oleh Michael Fishbein (State 
University of New York Press, 1997).21-23. 
29 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 
Alfred Guillaume.456-458. 
30 Donner, Muhammad and the Believers: At the 
Origins of Islam.76-80. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           271 

memerangi orang yang memerangi salah 

satu pihak yang telah terkait dalam 

perjanjian yang tertulis dalam naskah ini. 

Kedua belah pihak (Yahudi dan Muslim) 

berkewajiban untuk bekerjasama 

memerangi setiap orang yang akan 

menyerang kota Yatsrib (Madinah).31 

Meskipun demikian, pengepungan tidak 

berujung pada pertempuran terbuka 

berskala besar. Faktor cuaca buruk, 

perpecahan internal koalisi Quraisy, serta 

kegagalan menembus parit menyebabkan 

pasukan Quraisy akhirnya mundur. Watt 

menilai bahwa kegagalan Muslim, sekaligus 

memperkuat posisi politik Nabi Muhammad 

saw di Madinah.32 Dengan berakhirnya 

perang Khandaq, krisis eksternal memang 

mereda, namun ketegangan internal justru 

mencapai fase kritis.  

Ekspedisi (pengepungan) terhadap Bani 

Quraizah. Ibn Ishaq meriwayatkan bahwa 

Nabi Muhammad saw memerintahkan 

pasukan Muslim untuk bergerak menuju 

wilayah Bani Quraizah sesaat setelah 

kembali dari Khandaq. Bahkan Marthin Lings 

menyebutkan bahwa Nabi memberikan 

perintah agar tidak ada yang shalat ashar 

sampai mereka tiba di wilayah Quraizah.33 

Pasukan Muslim kemudian mengepung 

permukiman Bani Quraizah selama kurang 

lebih dua puluh lima hari.34 Sebelum 

matahari tenggelam pasukan berkekuatan 

3.000 menggunakan perlengkapan militer 

lengkap sudah tiba di benteng Bani 

Quraizah.35 Ekspedisi ini bukan dimaksudkan 

 
31 A.Y. Muhdar, Riwayat Hidup Rasulullah SAW 
(Surabaya: PT Bina Ilmu, 1989).256-257. 
32 W. Montgomery, Muhammad at Medina. 209-214. 
33 Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber 
Klasik (Cetakan V).434. 
34 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 
Alfred Guillaume.461-464. 

sebagai ekspansi militer, melainkan sebagai 

langkah penegakan keamanan dan 

pertanggungjawaban politik atas dugaan 

penghianatan perjanjian yang dipandang 

sebagai ancaman serius terhadap stabilitas 

dan kelangsungan komunitas politik 

Madinah.36  

Proses arbitrase dan Keputusan Penjatuhan 

Sanksi terhadap Bani Qiuraizah. Ibn Ishaq 

menyatakan Bani Quraizah meminta Abu 

Lubabah bin Abdul Mundzir saudara Bani 

Amr bin Auf dan sekutu Aus untuk meminta 

pertimbangan. Suku Aus dulunya menjalin 

perjanjian damai dengan Bani Quraizah, 

mereka meminta agar Nabi Muhammad saw 

menerima sanksi untuk pergi ke Azriat dan 

akan meninggalkan harta benda mereka.37 

Suku Aus meminta agar sikap Nabi 

Muhammad saw memberikan perlakuan 

sama seperti perlakuannya terhadap Bani 

Qainuqa, yakni cukup diusir dalam keadaan 

hidup, tanpa ada pertumpahan darah. 

Permintaan Abdullah bin Ubay bin Salul 

dengan mengatakan Bani Qainuqa 

merupakan orang yang melakukan 

perjanjian dengan suku Khazraj.38 Nabi 

Muhammad saw menolak permintaan Aus 

untuk memberi keringanan sanksi pada Bani 

Quraizah. Suku Aus terus memohon dengan 

dalih mendapatkan keadilan perlakuan 

sebagaimana yang pernah Nabi Muhammad 

saw lakukan pada suku Khazraj. Setelah 

mendengarkan pernyataan suku Aus 

tersebut kemudian Nabi Muhammad 

menyampaikan, “Saudara-saudara dari Aus, 

35 Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber 
Klasik (Cetakan V).434. 
36 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 
Alfred Guillaume.458-461. 
37 M. Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan 
Ketiga Puluh Sembilan) (Jakarta: Litera Antar Nusa, 
2010).363. 
38 Haekal.363. 



Mawehda 

272 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

dapatkah kalian menerima kalau saya minta 

seseorang dari kalian menengahi persoalan 

dengan teman-teman persekutuanmu itu?” 

“Tentu sekali,” jawab mereka. “Kalau begitu, 

katakana kepada mereka memilih siapa saja 

yang mereka kehendaki.” Dalam hal ini pihak 

Yahudi lalu memilih Sa’ad bin Muadz.39 

Dalam literatur lainnya, Marthin Lings dan 

Ibnu Hysam, yang menunjuk Sa’ad bin 

Muadz ditunjuk oleh Nabi Muhammad saw, 

namun disepakati bersama oleh orang 

Yahudi dan kelompok Aus. 

Ibn Ishaq meriwayatkan bahwa Sa’ad Ibn 

Muadz, meskipun sedang dalam kondisi 

terluka akibat Perang Khandaq tetap 

dihadirkan untuk memberikan keputusan. 

Setelah mendengarkan perkara, Sa’ad 

menjatuhkan putusan bahwa laki-laki 

dewasa Bani Quraizah yang telah terlibat 

dijatuhi hukuman mati. Sementara 

perempuan dan anak-anak dijadikan 

tawanan, serta harta benda mereka dibagi. 

Keputusan ini dinyatakan oleh Nabi 

Muhammad saw sesuai dengan hukum 

Allah, sebuah legitimasi religio-politis yang 

memperkuat putusan arbitrase tersebut.40 

 Keputusan Sa’ad Ibn Muadz ini memiliki 

kesamaan dengan peraturan yang ada pada 

syariat Bani Israel seperti yang tercantum 

dalam Bibel Perjanjian Lama (Taurat). “Jika 

kamu telah dekat dengan suatu kota yang 

hendak kamu perangi ajaklah mereka untuk 

berdamai dan kota itu terbuka untuk kamu 

maka semua penduduk yang ada di kota itu 

akan tunduk pada kamu dan sangat mudah 

bagi kamu. Berikut bunyi teks Perjanjian 

Lama “Jika mereka tidak bersedia berdamai 

bahkan mereka siap untuk berperang 

 
39 Haekal.363. 
40 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 
Alfred Guillaume. 463-464. 

dengan kamu maka kepunglah kota itu. Jika 

Tuhan memberi kemenangan padamu maka 

bunuhlah seluruh lelakinya denan pedang. 

Sedangkan kaum wanita maupun anak kecil 

dan binatang-binatang ternak dan apa saja 

yang ada dalam kota itu dapat kamu miliki 

sebagai milikmu dan dapat kamu makan 

Ghanimah yang diberikan oleh Tuhan 

kepada kamu dari musuhmu.”  

Peraturan tersebut juga berlaku di kalangan 

umat Israel dalam kitab Bilangan 31 ayat 7-

10, artinya “Kemudian berperanglah mereka 

melawan Midiyan, seperti yang 

diperintahkan Tuhan kepada Musa, lalu 

membunuh semua laki-laki mereka. Selain 

itu orang-orang yang terbunuh itu mereka 

juga membunuh raja-raja Midiyan yakni: 

Ewi, Rekem, Zur, dan Reba, kelima raja 

Midiyan, juga Bileum bin Beor dibunuh 

mereka dengan pedang. Kemudian Bani 

Israel menawan perempuan-perempuan 

Midiyan dan anak-anak mereka juga segala 

hewan, segala ternak dan segenap kekayaan 

mereka dijarah dan segala kota kediaman 

serta segala tempat perkemahan mereka 

dibakar.” Keputusan tersebut juga dianggap 

cocok dengan kitab Bilangan 31 ayat 13-16 

yang berbunyi, “Lalu pergilah Musa dan 

Imam Elezar dan semua pemimpin umat itu 

sampai keluar tempat perkemahan untuk 

menyongsong mereka. Maka gusarlah Musa 

kepada para pemimpin tentara itu. Kepada 

para kepala pasukan seribu dan para kepala 

pasukan seratus yang pulang dari 

peperangan. Dan Musa berkata kepada 

mereka: “Kamu biarkanlah semua 

perempuan hidup?.” 41Haekal menjelaskan 

bahwa keputusan Sa’ad Ibn Muadz di 

41 A.Y. Muhdar, Riwayat Hidup Rasulullah SAW. 363-
365. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           273 

dasarkan atas hukum Taurat Ulangan XX:13-

14 namun diperlunak. Berikut bunyinya, 

“……membunuh seluruh penduduknya yang 

laki-laki dengan mata pedang. Hanya 

perempuan, anak-anak, hewan dan segala 

apa yang ada di kota itu, yakni seluruh 

jarahan itu, boleh kamu rampas…”42 

Sejarawan modern menafsirkan proses 

arbitrase Bani Quraizah tidak merujuk secara 

langsung pada hukum Taurat, melainkan 

melainkan mengadaptasi hukum sosial-

politik pra Islam yang berkembang di 

Madinah pada masa itu.43 

Setelah keputusan arbitrase dijatuhkan oleh 

Sa’ad Ibn Muadz dan diterima sebagai 

putusan final, tahap berikutnya adalah 

implementasi sanksi terhadap Bani 

Quraizah. Dalam sajarah klasik, Ibn Ishaq 

menyampaikan terdapat 600-900 pria 

dewasa yang dieksekusi. Fakta adanya 

eksekusi terhadap Bani Quraizah dinyatakan 

autentik dalam semua literatur sejarah, 

meski dalam literatir sejarah, menyangsikan 

besar jumlahnya. Watt dan Ahmad 

memperkirakan jumlah eksekusi  kurang dari 

100 orang, bahkan hanya beberapa saja yang 

terlibat dalam pengkhianatan.  

Dampak Sosial Politik pasca Penjatuhan 

Sanksi terhadap Bani Quraizah. Penjatuhan 

dan implementasi sanksi terhadap Bani 

Quraizah membawa dampak signifikan 

terhadap konfigurasi sosial politik Madinah 

pasca-Perang Khandaq yang mencakup 

restrukturisasi keamanan, konsolidasi 

kekuasaan politik, serta redefinisi hubungan 

antar suku. Sumber klasik menunjukkan 

 
42 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga 
Puluh Sembilan). 364. 
43 W. Montgomery, Muhammad at Medina. 81-84. 
44 Muhammad Ibn Ishaq, The Life of Muhammad: A 
Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, Trans. 
Alfred Guillaume.461-464. 

bahwa peristiwa ini menandai berakhirnya 

keberadaan komunitas Yahudi sebagai aktor 

politik independent di Madinah, sebelumnya 

Bani Qaynuqa dan Bani Nadir telah 

dikeluarkan dari kota itu.44 Watt menilai 

bahwa pasca peritiwa ini, Madinah tidak lagi 

menghadapi kemungkinan serangan dua 

front-eksternal dan internal-sehingga posisi 

pertahanan komunitas Muslim menjadi jauh 

lebih stabil. Keamanan kota tidak lagi 

bergantung pada perjanjian politik dengan 

kelompok non-Muslim yang memiliki 

otonomi militer.45 Dalam jangka panjang, 

peristiwa Bani Quraizah turut membentuk 

pola relasi antara komunitas Muslim 

Madinah dan kelompok non-Muslim di 

sekitarnya. Peters mencatat bahwa setelah 

Khandaq dan Bani Quraizah, pendekatan 

politik Nabi Muhammad saw terhadap 

kelompok luar Madinah menjadi lebih 

berbasis pada subordinasi politik atau 

integrasi penuh, bukan lagi koeksistensi 

militer sebagaimana dalam fase awal Piagam 

Madinah.46 

2. Unsur-Unsur Konflik Nabi Muhammad 

dengan Bani Quraizah  

Analisis penjatuhan sanksi terhadap Bani 

Quraizah menggunakan pendekatan gaya 

manajemen konflik dimulai dengan 

mengurai terlebih konstruksi elemen konflik 

yang melingkupi pembacaan terhadap: (a) 

pihak-pihak yang berkonflik; (b) sumber 

konflik; (c) konteks yang melingkupi, dan (d) 

fase/tahapan konflik. Kemudian melakukan 

pembacaan unsur-unsur konflik guna 

melihat fakta sejarah sebagai pihak ketiga, 

45 W. Montgomery, Muhammad at Medina.215-218 
46 Donner, Muhammad and the Believers: At the 
Origins of Islam.80-83 



Mawehda 

274 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

bukan dari salah satu pihak Nabi 

Muhammad saw maupun Bani Quraizah. 

 

Pihak (Subjek) yang Terlibat Konflik. Dalam 

peristiwa ini, tokoh utama pihak yang 

berkonflik adalah Muhammad saw dan Bani 

Quraizah. Beberapa narasi menyebutkan 

pihak yang berkonflik adalah Muslim dan 

Yahudi, yang mengesankan bahwa konflik 

yang terjadi merupakan konflik agama atau 

konflik etnis. Pandangan tersebut tidak 

sepenuhnya salah, namun tidak sepenuhnya 

tepat. Bahwasanya Muhammad saw 

merupakan seorang Nabi yang diutus Allah 

untuk menyampaikan ajaran Islam, sehingga 

sosok Muhammad saw merupakan tokoh 

pemimpin Agama (Islam). Namun faktanya, 

posisi Muhammad saw di Madinah bukan 

hanya sebagai pemimpin agama melainkan 

juga memiliki posisi unik sebagai pemimpin 

dalam pemerintahan kota Madinah.47 Bukti 

kepemimpinan Negawaran Nabi 

Muhammad dapat dilihat dalam butir 

konstitusi Madinah yakni: Pasal 36, Tidak 

seorang pun dibenarkan (untuk berperang), 

kecuali seizin Muhammad SAW. Ia tidak 

boleh dihalangi (menuntut pembalasan) luka 

(yang dibuat orang lain). Siapa berbuat jahat 

(membunuh), maka balasan kejahatan itu 

akan menimpa diri dan keluarganya, kecuali 

ia teraniaya. Sesungguhnya Allah sangat 

membenarkan ketentuan ini.48 Juga 

termaktub dalam pasal 42, Bila terjadi suatu 

peristiwa atau perselisihan di antara 

pendukung piagam ini, yang dikhawatirkan 

menimbulkan bahaya, diserahkan 

penyelesaiannya menurut (ketentuan) Allah 

Azza Wa Jalla, dan (keputusan) Muhammad. 

 
47 K.I Jindan, Teori Politik Islam: Telaah Kritis Ibnu 
Taimiyah Tentang Pemerintahan Islam (Surabaya: 
Risalah Gusti, 1995). Hal 1. 
48 Elkhairati, “Piagam Madinah Dan Spiritnya Dalam 
Undang-Undang Dasar (UUD) 1945,” Al-Istinbath: 
Jurnal Hukum Islam 4, no. 01 (2019): 51–68. 

Sesungguhnya Allah paling memelihara dan 

memandang baik isi piagam ini.49 Sehingga 

pembacaan terhadap sikap Nabi tidak tepat 

jika hanya melihat dari perspektif sebagai 

pemimpin agama atau kelompok Muslim, 

melainkan juga melihat sebagai perspektif 

sebagai pemimpin negara Madinah. 

 

Sedangkan Bani Quraizah adalah salah satu 

kelompok Yahudi yang bersekutu dengan 

Aus. Meskipun Bani Quraizah merupakan 

salah satu kelompok Yahudi namun secara 

posisi Bani Quraizah merupakan salah satu 

bagian masyarakat Madinah. Wilayah Bani 

Quraizah berada di sebelah selatan, secara 

wilayah termasuk daerah yang subur, dan 

bisa dikatakan sebagai salah satu suku yang 

menguasai perdagangan di Madinah. Baik 

Nabi dan Bani Quraizah merupakan pihak 

yang sama-sama terikat dengan ketentuan 

hukum dalam Piagam Madinah. Dalam 

perspektif personal, peluang kepentingan 

agama, atau ekonomi (sebagai pedagang) 

tidak menutup kemungkinan ada 

keterlibatan. Sehingga pembacaan sejarah, 

idealnya tidak memahami secara sempit 

hanya dari perspektif konflik agama atau 

suku. Serta bukan hanya Nabi dan Bani 

Quraizah yang terlibat, melainkan seluruh 

suku yang terikat dalam perjanjian kelompok 

(dalam hal ini masyarakat Madinah). 

 

Sumber Konflik. Alasan yang menyebabkan 

pihak-pihak berkonflik merupakan sumber 

konflik.50 Apa faktor atau alasan yang 

menyebabkan terjadinya konflik antara Nabi 

Muhammad saw dan Bani Quraizah baiknya 

tidak hanya dilihat dari prespektif agama, 

49 Elkhairati. 
50 Jerald Greenberg dan Robert.A, Behavior in 
Organization (New Jersey: Prentice Hall, 1997). Hal 
470-473. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           275 

melainkan perlu pemikiran yang bersifat 

holistik dan kritis agar tidak terjebak dalam 

reduksi naratif tunggal. Menurut hikmad 

peneliti, terjadinya konflik tersebut 

merupakan akumulasi dari berbagai faktor: 

agama, politik, ekonomi, dan ideologi etnis.  

 

Pertama, faktor agama dan ideologi. Secara 

teologis hubungan antara Nabi dan 

komunitas Yahudi di Madinah sejak awal 

memang berada dalam ketegangan. Kedua 

belah pihak menganut sistem kepercayaan 

yang berbeda, dan meski awalnya Nabi 

berharap mendapatkan legitimasi dari 

kalangan Yahudi sebagai penerus tradisi 

kenabian Ibrahim, namun mereka menolak 

klaim kenabiannya. Menurut Watt, salah 

satu alasan utama penolakan itu adalah 

karena Muhammad tidak berasal dari 

keturunan Bani Israel dan tidak sesuai 

dengan ekspektasi mesianik mereka: “The 

Jews had their own scriptures and did not 

regard Muhammad as a prophet in their 

tradition. His beiung an Arab and not a 

descendant of Jacob made it even more 

difficult for them to accept him.”51 Demikian 

tertuang dalam al Qur’an surah Al Baqarah 

dan Ali-Imran sejarah pertarungan ideologis 

yang intens di Madinah, bukan hanya 

penolakan dalam bentuk perkataan, upaya 

pembunuhan, hingga bersekutu dengan 

kaum Quraisy secara militer melawan 

komunitas Muslim. 

 

Kedua, faktor ekonomi. Sebelum Nabi hijrah 

ke Madinah, kaum Yahudi menguasai 

banyak sektor perdagangan dan pertanian. 

Mereka memiliki peran dominan dalam 

sistem ekonomi lokal, termasuk dalam 

bentuk pinjaman berbunga dan penguasaan 

pasar. Kedatangan Nabi membawa 

 
51 W. Montgomery, Muhammad at Medina. 

perubahan struktur kekuasaan ekonomi, 

sebagai ancaman. Demikian tindakan Nabi 

terhadap Bani Quraizah dalam perspektif 

strategi dapat menguatkan ekonomi 

Muslim, sebagaimana pendapat Leone 

Caetani, “La soppressione dei Quraya garanti 

il controllo delle risorse e la sicurezza interna 

citta, assicurando il predominio, de’ll Islam 

nella regione.” Artinya, pernghapusan Bani 

Quraizah menjamin penguasaan sumber 

daya dan keamanan internal kota sekaligus 

memastikan dominasi Islam di Wilayah 

tersebut,52 Wilayah Bani Quraizah berada di 

sebelah selatan Madinah, wilayah tersebut 

termasuk daerah yang subur. Ketiga, Faktor 

Politik, secara politik Piagam Madinah 

merupakan fondasi koeksistensi antara 

berbagai kelompok di Madinah, termasuk 

kaum Muslim, Yahudi, dan suku-suku Arab 

pagan. Piagam ini menuntut loyalitas 

bersama untuk mempertahankan kota dari 

serangan luar. Keluarnya Bani Quraizah 

terhadap perjanjian ini membuka aliansi 

dengan pasukan Quraisy saat Perang 

Khandaq merupakan pelanggaran berat 

terhadap kontrak politik yang telah 

disepakati. Implikasi pelanggaran yang 

dilakukan Bani Quraizah tidak hanya 

berdampak pada kehancuran kaum Muslim 

melainkan juga eksistensi seluruh suku di 

Madinah yang tergabung dalam pakta 

tersebut. Situasi ini yang kemudian menjadi 

alasan Nabi mengepung dan mengadili Bani 

Quraizah.  

 

Sejatinya kedua pihak sama-sama memiliki 

kepentingan ideolgis, politik, ekonomi yang 

sah. Dalam kerangka Piagam Madinah, 

kompetisi ini diakomodasi dan berjalan 

secara sportif. Namun ketika situasi menjadi 

genting- terutama saat pengepungan kota 

52 Caetani, Annali Dell’Islam. 



Mawehda 

276 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

oleh pasukan Quraisy, Bani Quraizah 

memilih melakukan kalkulasi pragmatis, dan 

hal ini merupakan sebuah penghianatan 

bukan hanya dimata Muslim namun suku 

dalam pemerintahan Madinah. Sehingga 

sumber konflik antara Nabi dan Bani 

Quraizah bukan hanya semata penghianatan 

terhadap kotrak politik, melainkan sebuah 

klimaks dari dinamika kompleks yang 

melibatkan ideologi, kepentingan ekonomi, 

struktur politik, dan pertarungan nilai. 

 

Konteks terjadinya Konflik. Konflik antara 

Nabi dan Bani Quraizah di Madinah pada 

tahun 5H/ 627 M, bertepatan dengan 

peristiwa Perang Khandaq (al-Ahzab). 

Perang ini pada dasarnya merupakan 

konfrontasi antara kaum Muslim yang 

dipimpin Nabi Muhammad saw dengan 

koalisi Quraisy dan sekutunya. Menurut Ibn 

Ishaq, pihak yang bersekutu dengan Quraisy 

antara lain Bani Nadir (salah satu kelompok 

Yahudi yang telah diusir dari Madinah 

sebelumnya dan kini menetap di Khaibar), 

Bani Ghatafan, Bani Asad, Bani Murrah, serta 

beberapa kabilah dari wilayah Najd.53 Dari 

pihak Muslim, sekutu utamanya adalah 

kaum Anshar (Aus dan Khazraj), kaum 

Muhajirin, dan sekelompok Yahudi yang 

terikat dalam Piagam Madinah, termasuk 

Bani Quraizah yang memiliki perjanjian 

damai dan saling membantu jika Madinah 

diserang.54 Ketegangan Perang Khandaq 

tidak hanya bersifat militer, tetapi juga 

psikologis dan strategis. Pengepungan yang 

dilakukan oleh koalisi Quraisy berlangsung 

selama sebulan,55 menyebabkan tekanan 

pangan, kelelahan fisik, serta rasa gentar di 

 
53 Ibn Ishaq, Sirat Rasul Allah, Diedit Oleh Ibn Hisham 
Dan Diterjemahkan Oleh A. Guillaume (The Life of 
Muhammad) (Oxford University Press, 1955). Hal 450-
452. 
54 M. Hamidullah, The First Written Constitution in the 
World (Lahore: Ashraf, 1981). Hal 295-298. 

kalangan penduduk Madinah. Secara 

geopolitik, jika koalisi Quraisy berhasil 

memenangkan pertempuran, 

konsekwensinya sangat besar: umat Muslim 

yang saat itu masih minoritas berpotensi 

mengalami pemusnaha, pengusiran, atau 

penaklukan politik. Selain itu, seluruh suku 

yang terikat dalam Piagam Madinah, 

termasuk suku Yahudi dan kabilah Arab 

lokal, akan berada di bawah dominasi 

Quraisy, sehingga struktur politik baru yang 

berbasi pada perjanjian multi-etnis Madinah 

akan runtuh.56  

 

Dalam konteks tersebut, bergabungnya Bani 

Quraizah menjadi koalisi Quraisy di tengah 

pengepungan memiliki implikasi strategis 

yang kritis. Pertama, posisi geografis 

benteng Bani Quraizah di bagian selatan 

Madinah dapat membuka celah serangan 

dari belakang, menghancurkan pertahanan 

parit yang dibangun di utara.57 Kedua, 

tindakan tersebut secara psikologis akan 

menurunkan moral pasukan Muslim dan 

sekutunya, serta memicu ketakutan di 

kalangan penduduk sipil. Ketiga, dari 

perspektif politik jika Bani Quraizah resmi 

berpihak pada Quraisy, maka seluruh 

kesepakatan Piagam Madinah akan 

kehilangan legitimasi, memicu keruntuhan 

tatanan koeksistensi antar suku di Madinah. 

Hal ini dapat mengakibatkan terbentuknya 

rezim baru yang membalikkan kekuasan 

politik Nabi selama lima tahun hijrah. 

Dengan demikian, pembatalan perjanjian 

damai Bani Quraizah di tengah Perang 

Khandaq bukan sekedar pelanggaran 

perjanjian, tetapi ancaman eksistensial bagi 

55 S. Al-Mubarakfuri, Ar Raheeq Al-Makhtum (Riyadh: 
Darussalam, 2002). Hal 344-345. 
56 W. Montgomery, Muhammad at Medina. Hal 177-
179. 
57 Ibn Hisham, Al Surah Al-Nabawiyyah (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 2002). Hal 677. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           277 

keselamatan umat Muslim dan stabilitas 

sosial Madinah secara keseluruhan.58 

 

Fase Konflik. Proses interaksi konflik yang 

terjadi antara Nabi Muhammad saw dan 

Bani Quraizah dapat ditinjau dari fase-fase 

konflik yang melingkupi: fase laten, fase 

pemicu, fase eskalasi, fase krisis, dan fase 

resolusi. Fase Laten merupakan fase dimana 

konflik belum muncul secara terbuka. 

Meskipun awalnya Bani Quraizah secara 

format terikat dalam perjanjian damai 

(Piagam Madinah), namun ketegangan 

tersembunyi tidak dapat dihindari karena 

adanya perbedaan agama, etnis, 

kepentingan ekonomi dan politik 

sebagaimana yang dijelaskan sebelumnya. 

Demikian pendapat Watt, ketidakyakinan 

suku Yahudi terhadap kerasulan Muhammad 

serta kekhawatiran atas dominasi Islam 

memupuk benih konflik yang sewaktu-waktu 

dapat meledak, “They [the Jews] are one 

nation with the believers, but the Jews will 

proves their religion, and the Muslims 

theirs.”59Benih permusuhan tersebut juga 

digambarkan Allah dalam al Qur’an dalam 

surat Al Maidah ayat 82, “Sesungguhnya 

kamu dapati orang-orang yang paling keras 

permusahannya terhadap orang-orang yang 

beriman ialah orang Yahudi dan orang-

orang musyrik.”Fase Pemicu merupakan 

konflik terbuka antara pihak-pihak yang 

terlibat. Pembelotan Bani Quraizah saat 

Perang Khandaq (627 M) menjadi pertanda 

konflik terbuka.  

 

Dalam Tarikh al Rusul wa al-Muluk, “Ka’b 

broke the agreement between him and the 

 
58 W. Montgomery, Muhammad at Medina. Hal 180. 
59 W. Montgomery. Hal 221. 
60 Al Tabari, Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk. Terj. W. 
Montgomery Watt and M.V. McDonald (SUNY Press, 
1987). Hal 38. 

Messenger of God.”60Fase Eskalasi 

merupakan kondisi saat konflik tidak 

terselesaikan dan semakin lama semakin 

membesar karena tujuan pihak-pihak yang 

terlibat konflik terhalang.61 Pengepungan 

benteng Bani Quraizah paska Perang 

Khandaq menjadi pertanda konfli semakin 

besar. Ibn Hisam menggambarkan, “The 

siege continued for 25 nights until they 

surrendered at the discretion of the 

Messenger of God.”62 Situasi ini 

memperlihatkan peningkatan intensitas 

konflik dari diplomasi menuju konfrontasi 

militer. Fase Krisis terjadi manakala fase 

ekskalasi tidak menghasilkan solusi atau 

disebut dengan fase puncak. Puncak konflik 

ini terjadi saat penentuan nasib Bani 

Quraizah. Keputusan akhir diserahkan 

kepada Sa’d Ibn Muadz dari suku Aus yang 

merupakan sekutu lama mereka. “His 

sentence was that the men should be killed, 

the property divided, and the women and 

children taken captive.”63Keputusan ini 

mencerminkan penerapan hukum perang 

dan dianggap adil oleh sebagian kalangan 

karena sesuai dengan prinsip Taurat. Fase 

Resolusi merupakan tahapan menandai 

akhir dari konflik ini. Akhir dari konflik 

merupakan eksekusi putusan Sa’d Ibn 

Muadz. “The Prophet distinguished between 

the tribes on their actions and level of 

treachery.”64Terkait jumlah orang yang 

dieksekusi menurut Ibn Ishaq 600-900 

orang, namun pendapat ini memperoleh 

banyak kritik dari berbagai ilmuan. Sehingga 

besar kemungkinan jumlah orang yang 

dieksekusi hanya beberapa, spesifik pada 

pihak-pihak yang terlibat dalam 

61 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori, 
Aplikasi, Dan Penelitian. Hal 123. 
62 Hysam, Sirah Nabawaiyah Jilid 2. Hal 509. 
63 Tabari, Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk. Terj. W. 
Montgomery Watt and M.V. McDonald. Hal 27. 
64 W. Montgomery, Muhammad at Medina. Hal 175. 



Mawehda 

278 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

penghianatan. Bahkan beberapa literatur 

menyebutkan jumlahnya hanya belasan 

orang saja. 

 
3. Gaya Resolusi Konflik Nabi 

Muhammad dalam Perspektif 

Thomas-Khilmann 

Analisis proses resolusi konflik Nabi 

Muhammad saw dilakukan dengan 

mengelaborasi fakta tindakan Nabi 

Muhammad saw dalam mengelola konflik 

dengan Bani Quraizah menggunakan lima 

mode konflik menurut Thomas Khilmann: 

competing, avoiding, accommodating, 

compromising, dan collaborating. 

Pembacaan terhadap bagaimana Nabi 

Muhammad saw dalam mengelola konflik 

perlu meninjau tindakan Nabi pra-Perang 

Khandaq sebagai kesatuan konteks juga 

menangkap gaya Nabi dalam mengelolah 

konflik. Pembacaan pengelolaan konflik Nabi 

Muhammad saw terhadap Bani Quraizah 

hanya melihat situasi saat dan pasca perang 

khandaq akan menghilangkan analisis 

rasional ke khas-an pola Nabi dalam 

mengelola konflik. Batasan tindakan 

pengelolaan konflik pra-Khandaq yakni 

upaya penyelesaian konflik yang 

berhubungan dengan Bani Quraizah atau 

kelompok Yahudi. 

 

Upaya Nabi Muhammad saw dalam 

mengelolah konflik dengan suku-suku yang 

tinggal di Madinah telah dilakukan jauh 

sebelum Perang Khandaq, termasuk dalam 

mengatasi ketegangan antara Muslim dan 

Yahudi yakni diatur dalam kerangka 

koeksistensi politik Piagam Madinah. 

Dokumen ini menempatkan komunitas 

 
65 Kenneth W Thomas, “Toward Multidimensional 
Values in Teaching: The Example of Conflict 
Behaviours.,” Academy of Management Review 2, no. 
3 (1977).484-490 

Muslim dan Yahudi sebagai satu kesatuan 

politik (ummah wahidah) dengan kewajiban 

saling melindungi Madinah dari ancaman 

eksternal serta larangan melakukan 

penghianatan sepihak. Dalam perspektif 

manajemen konflik Thomas-Khilmann, 

situasi ini mencerminkan gaya avoiding dan 

accommodating. Avoiding merupakan upaya 

untuk meredakan ketegangan sementara 

atau memberi waktu refleksi. Namun 

penghindaran yang berkepanjangan 

beresiko memperkuat konflik laten, sering 

berkontribusi pada akumulasi ketegangan 

yang pada akhirnya meledak secara 

destruktif.65 Sedangkan Accomodating 

merupakan pendekatan yang sering 

digunakan untuk menjaga hubungan jangka 

panjang menjadi prioritas utama 

dibandingkan isu perselisihan. Dalam 

konteks kepemimpinan, accommodating 

sering dipahami sebagai kebijaksanaan 

situasional.66  

 

Pra-Perang Khandaq, Nabi Muhammad saw 

tidak memaksakan dominasi kekuasaan atau 

agama, melainkan memberi ruang otonomi 

sosial dan keagamaan kepada Bani Quraizah. 

Sehingga pra-Perang Khandaq tidak 

ditemukan indikasi konflik terbuka, 

meskipun ketegangan laten tidak dapat 

dihindari mengingat kedua belah pihak 

memiliki kepentingan ideologi, kepentingan 

ekonomi, kepentingan politik, dan 

pertarungan nilai. 

 

Tahapan konflik ketika memasuki fase 

eskalasi, muncul ke permukaan saat 

terdengar kabar Bani Quraizah memutuskan 

perjanjian ditengah situasi peperangan. Di 

66 Thomas Kenneth and Ralph H. Kilmann, Conflict 
Mode Instrument (Palo Alto: Consulting Psychologists 
Press, 1978). 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           279 

Buku Haekal, Ibnu Hysam dan Ali Muhdar 

tidak dijelaskan siapa yang mendengar 

pertama kabar tersebut. Namun dalam buku 

Marthin Lings dijelaskan bahwa Umar lah 

yang partama kali mendengar kabar 

tersebut dan memberitakan kepada Nabi 

Muhammad saw.67 Setelah mendengar 

kabar tersebut Nabi Muhammad saw 

mengirimkan utusan, diantaranya: Sa’ad Ibn 

Muadz (tokoh pemimpin Aus), Sa’ad bin 

Ubadah bin Dulaim (tokoh pemimpin 

Khazraj), Khawwat bin Jubair (Saudara Bani 

Amr bin Auf), dan Abdullah bin Ruwah.68 

Tujuan Nabi Muhammad saw mengirim ke 

empat utusan tersebut untuk memastikan 

kebenaran kabar penghianatan Bani 

Quraizah serta menguatkan kembali 

perjanjian bilamana kabar tersebut benar. 

Muhammad berkata “Pergilah, kemudian 

lihatlah: Apakah informasi yang sampai 

kepada kita itu benar atau tidak? Jika 

informasi memang benar, hendaklah kalian 

berkata dengan bahasa sindiran yang paling 

baik dan jangan lemahkan mereka. Jika 

mereka menepati perjanjian antara kita 

dengan mereka, bicaralah secara terus 

terang kepada meraka.”69 

 

Berdasarkan dana tersebut, tujuan Nabi 

Muhammad mengirimkan utusan kepada 

Bani Quraizah dengan tidak menebar 

ancaman, merupakan sikap-sikap yang jelas 

tidak hendak memperlebar jurang konflik 

dengan Bani Quraizah. Dan masih berharap 

Bani Quraizah untuk tetap masuk dalam 

ikatan masyarakat Madinah. Meski akhirnya 

ternyata dari pihak Bani Quraizah lah yang 

memilih untuk tetap berada di pihak yang 

 
67 Lings, Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber 
Klasik (Cetakan V).420. 
68 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga 
Puluh Sembilan).355. 

bersebrangan dan menyerang Nabi 

Muhammad saw. 

 

Langkah yang dilakukan Nabi Muhammad 

saw dengan mengirim utusan ke tempat 

Bani Quraizah bukan sebaliknya, hal ini 

menunjukkan Nabi Muhammad saw bukan 

menampakkan sebagai pihak yang seakan 

lebih berkuasa dibandingkan dengan 

Quraizah. Kemudian meninjau tokoh utusan 

yang dikirim oleh Nabi Muhammad saw 

sebagaimana yang dijelaskan fakta 

sebelumnya adalah Sa’ad bin Muadz (tokoh 

pemimpin Aus), Sa’ad bin Ubadah bin 

Dulaim (tokoh pemimpin Khazraj), Khawwat 

bin Jubair (saudara Bani Amr bin Auf), 

Abdullah bin Ruwah. Berdasarkan profil 

orang-orang yang dikirimkan sebagai utusan 

bukan menunjukkan kepentingan Nabi 

Muhammad saw sepihak, melainkan 

membawa kepentingan bersama sebagai 

kesatuan kelompok masyarakat Madinah 

yakni mewakili kelompok besar Aus, Khasraz 

dan Muslim. Berdasarkan perspektif 

manajemen konflik Thomas-Khilmann, cara-

cara yang dilakukan Nabi compromising. 

Kompromi merupakan upaya untuk 

mencapai titik temu.70 

 

Namun ketika indikasi penghianatan 

semakin kuat dan Bani Quraizah 

menyatakan dengan tegas, “Siapa Rasulillah 

itu? Kami tidak mempunyai perjanjian 

dengan Muhammad.”71 Maka ancaman 

keamanan meningkat, tahapan 

penyelesaian konflik bertransisi menuju 

competing. Transisi ini menandai perubahan 

konflik dari laten menjadi manifest. Setelah 

Perang Khandaq berakhir, Nabi Muhammad 

69 Hysam, Sirah Nabawaiyah Jilid 2.189. 
70 Kilmann, Conflict Mode Instrument. 
71 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga 
Puluh Sembilan).189. 



Mawehda 

280 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

saw memerintahkan pengepungan yang 

berlangsung selama 20-25 hari menurut 

sumber klasik Ibn Ishaq dan al-Tabari. Secara 

analitis, tindakan ini merepresentasikan 

gaya competing menggukan kekuasaan 

politik dan militer untuk menegakkan 

otoritas serta mencegah ancaman lanjutan. 

Namun perlu digaris bawahi, selama 

pengepungan oleh 3.000 pasukan yang 

bersenjata lengkap, tidak ada sama sekali 

serangan langsung, pembunuhan masal, 

atau penghancuran total. Dengan demikian, 

dapat ditarik kesimpulan bahwa 

karakteristik competing yang diterapkan 

bersifat instrumental dan terkontrol, 

berorientasi pada penyerahan diri dan 

penyelesaian konflik secara struktural, 

bukan penghancuran pihak lawan. Padahal 

jika dipahami secara konfigurasi politik, Nabi 

Muhammad saw memiliki sumber daya dan 

kekuatan yang mumpuni untuk melakukan 

hal tersebut, serta alasan rasional dengan 

mempertibangkan dampak perilakku 

penghiantan yang dilakukan Bani Quraizah 

dapat mengancam eksistensi Masyarakat 

Madinah bukan hanya Muslim. 

 

Selama pengepungan, Nabi Muhammad saw 

memenuhi permintaan Bani Quraizah untuk 

mendatangkan Abu Lubabah sebagai juru 

bicara. Sikap yang dilakukan Nabi semakin 

menunjukkan bahwa tidak ada indikasi 

upaya konfrontasi brutal sebagaimana yang 

beredar dalam wacana kalangan orientalis. 

Justru sebaliknya, menunjukkan sikap 

kompromi dan dukungan kepada pendapat 

lawan konflik dan berupaya bernegorisasi 

bahkan menggunakan mediasi jika 

diperlukan.72 Terdapat beberapa hal penting 

sikap kepemimpinan yang bisa diambil 

pelajara pada tahap ini yakni: (a) Nabi 

 
72 Wirawan, Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori, 
Aplikasi, Dan Penelitian.179-180. 

Muhammad saw mampu mengembangkan 

iklim kompromi dengan tidak serta merta 

mengambil keputusan dari sebelah pihak; 

(b) Nabi Muhammad saw mampu berpikir 

divergen ditengah gejolak emosi atas 

penghianatan untuk mengembangkan 

sejumlah alternatif solusi; © Nabi 

Muhammad saw, memberikan ruang 

empati, pengertian, dan dukungan kepada 

pendapat lawan konflik dan berupaya 

bernegorisasi. 

 

Tahap puncak, yakni fase krisis Nabi 

Muhammad saw memberikan penyelesaian 

konflik terhadap Bani Quraizah melalui 

arbitrase dan langkah prsedural. 

Penyelesaian konflik terhadap Bani Quraizah 

dalam konfigurasi politik dapat memicu 

konflik yang lebih luas. Hal ini karena sistem 

sosial kesukuan pada masa itu sangat kuat. 

Bani Quraizah merupakan sekutu dari Aus. 

Pemberian sanksi terhadap Bani Quraizah 

secara sepihak dalam melukai perasaan Aus 

dan memicu kecemburuan terhdap 

kelompok Khazraj yang merupakan sekutu 

dari Bani Qainuqa dan Bani Nadir, 

memperoleh sanksi pengusiran tanpa 

pertumpahan darah.  

 

Sikap Nabi Muhammad Saw yang berkenan 

mendengarkan pernyataan dari Suku Aus 

sebagai kelompok yang terikat perjanjian 

dengan Nabi Muhammad dan merupakan 

sekutu dari Bani Quraizah merupakan 

bentuk kompromi Nabi Muhammad 

terhadap Bani Quraizhah. Nabi Muhammad 

sangat menghargai suku Aus sebagai pihak 

yang terikat dalam perjanjian dengan Nabi 

Muhammad yang meminta permohonan 

dengan argumentasi pihak suku Khasraj 

(salah satu kaum yang juga terikat perjanjian 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           281 

dengan Nabi Muhammad) pernah diberikan 

kemurahan hati, dimana yang merumuskan 

sanksi dikembalikan pada kaumnya (kasus 

Bani Qainuqa dan Bani Nadhir). Jika ditinjau 

dari sudut pandang lain, sikap tersebut 

merupakan keadilan Nabi Muhammad serta 

mempertimbangkan etika kerjasama dan 

menjaga agar tidak memunculkan potensi 

konflik karena dianggap tidak bersikap adil. 

Terlebih lagi kaum Aus dan Khasraz 

merupakan dua kelompok yang pernah 

bermusuhan dan masih menyisakan Konflik 

laten.  

 

Dalam prespektif manajemen konflik, Nabi 

menunjukkan sikap compromising. Dalam 

menghadapi situasi tersebut, Nabi 

Muhammad saw mampu menggunakan 

taktik persuasif rasional berusaha merubah 

posisi lawan konflik, artinya Nabi 

Muhammad saw menolak permintaan Suku 

Aus mewakili suara bani Quraizah yang 

meminta sanksi pengusiran, dengan 

memberikan penawaran pengambilan 

keputusan sanksi diserahkan kembali pada 

kelompok Bani Quraizah untuk menentukan 

Hakim yang memutuskan sanksi.Dalam 

kasus ini, Nabi Muhammad mampu 

memberikan ruang alternatif solusi melalui 

mediasi Sa’ad binMuadz sebagai hakim yang 

disepakati bersama. Terlepas ada pro kontra 

literatur sejarah terkait subjek yang memilih 

namun keputusan Sa’ad binMuadz diamini 

oleh kedua belah pihak. 

 

Dalam sejarah klasik, Nabi tidak menjadi 

pihak yang menjemput Sa’ad Ibn Muadz. Jika 

dihubungkan dengan prinsip kompromi, 

Nabi Muhammad saw menjaga prinsip 

netralitas. Hal ini dilakkukan agar tidak 

terjadi prasangka bagi pihak Bani Quraizah 

karena dianggap bermuatan intervensi. 

Sebagaimana yang telah diuraikan di atas, 

disebutkan bahwa Sa’ad bin Muadz dalam 

mengabil keputusan di dasarkan pada 

hukum taurat. Dalam hal ini Nabi 

Muhammad tidak melarang atau 

mengintervensi Sa’ad bin Muadz untuk 

menggunakan hukum Islam. Padahal di 

dalam legalitas piagam Madinah Nabi 

Muhammad memiliki wewenang untuk 

memutuskan perkara berdasarkan hukum 

Islam, namun sekali lagi Nabi Muhammad 

menghargai kesepakatan yang sudah 

dihasilkan dari proses kompromi oleh kedua 

belah pihak dan sudah berkomitemen untuk 

menerima apapun keputusan yang diberikan 

oleh Sa’an bin Muadz. Sebagai pihak yang 

berkomitmen atas keputusan apa saja yang 

diambil oleh Sa’ad bin Muadz, sehingga Nabi 

Muhammad pun merealisasikan sesuai 

dengan ketentuan yang disepakati bersama. 

Taktik ini jika dikaitkan dengan teori taktik 

resolusi merupakan taktik legitimasi, Nabi 

Muhammad melakukan proses eksekusi 

terhadap laki-laki Bani Quraizah dan 

membagi harta benda, anak-anak dan 

perempuan semata-mata menjalankan 

hukum/ ketentuan bersama. Putusan 

tersebut dijalankan bukan sebagai ekspresi 

kehendak pribadi melainkan sebagai hasil 

mekanisme hukum yang disepakati. 

 

Sehingga menyikapi opini negatif yang 

beredar tentang Nabi Muhammad terkait 

kasus sanksi Bani Quraizah sedikit 

memberikan titik terang dan harapannya 

bisa menjernihkan pemahaman sejarah 

secara menyeluruh proses resolusi konflik 

terhadap Bani Quraizah. Dengan demikian 

sanksi yang dijatuhkan tidak dapat dipahami 

semata sebagai tindakan represif, melainkan 

sebagai konsekwensi dari pelanggaran 

perjanjian dalam konteks konflik bersenjata 

yang melalui serangkaian proses dinamis, 

penuh pertanggungjawaban rasional, dan 



Mawehda 

282 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

etis. Pasca penjatuhan sanksi, tidak ada bukti 

adanya tindakan balasan lanjutan terhadap 

komunitas Yahudi lain di Madinah. Hal ini 

menunjukkan bahwa penggunaan gaya 

competing sebelumnya bersifat situasional, 

bukan karakter permanen kepemimpinan 

Nabi. Konflik ditutup secara proporsional 

dan diarahkan pada rekonsilidasi komunitas 

Madinah.73 

 

Simpulan 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

peristiwa penjatuhan sanksi terhadap Bani 

Quraizah pasca Perang Khandaq tidak dapat 

dipahami secara memadai apabila hanya 

didekati melalui narasi deskriptif-historis, 

historis-kritis, maupun normatif-apologetik. 

Ketiga pendekatan tersebut, meskipun 

memiliki kontribusi masing-masing, belum 

sepenuhnya menjelaskan proses 

pengambilan keputusan Nabi Muhammad 

saw dalam mengelola konflik sosial-politik 

yang bersifat kompleks dan mengancam 

stabilitas kolektif masyarakat Madinah. 

 

Melalui pendekatan manajemen konflik 

Thomas-Khilmann, penelitian ini 

menunjukkan bahwa konflik Bani Quraizah 

memiliki proses penyelesaian secara 

bertahap yang melibatkan berbagai gaya 

konflik secara situasional. Nabi Muhammad 

saw terlebih dahulu mengedepankan 

strategi collaborating dan compromising 

melalui perjanjian sosial dan mekanisme 

arbitrase. Penggunaan gaya competing 

dilakukan secara terbatas dan berasis 

prosedur hukum. Dengan demikian 

penjatuhan sanksi tidak dapat dipahami 

sebagai tindakan represif tunggal, melainkan 

bagian dari resolusi konflik yang rasional dan 

 
73 Karen Armstrong, Muhammad: A Prophet for Our 
Time (New York: HarperCollins, 2006).93-95 

kontekstual. Meski hasil keputusan bersifat 

keras terhadap Bani Quraizah namun hal 

tersebut diputuskan secara etis sesuai 

norma sosial-politik masa itu.  

 

Pendekatan ini menegaskan bahwa 

kepemimpinan Nabi Muhammad saw dalam 

menyelesaikan konflik tidak hanya 

berorientasi pada penegakan otoritas, tetapi 

juga pada legitimasi sosial, keadilan 

prosedural, dan perlindungan kepentingan 

kolektif. Oleh karena itu, kajian ini 

memperkaya pemahaman sejarah kenabian 

dengan perspektif interdisipliner yang 

menempatkan Nabi Muhammad Saw 

sebagai figur manajer konflik dan pemimpin 

krisis yang berkeadaban.  

 

Berdasarkan temuan studi ini, dakwah Islam 

kontemporer disarankan untuk 

mengintegrasikan analisis sejarah kenabian 

yang kritis dan kontekstual sebagai fondasi 

penyampaian pesan keagamaan. Dakwah 

tidak seharusnya berhenti pada pembelaan 

normatif atas tindakan historis Nabi 

Muhammad saw, tetapi perlu 

mengartikulasikannya sebagai teladan 

kepemimpinan dalam resolusi konflik, 

pengambilan keputusan etis dan 

pengelolaan keberagaman sosial. Dengan 

cara ini, dakwah mampu merespons kritik 

kontemporer terhadap Islam tidak 

mengajarkan kekerasan sebagai pilihan 

utama, melainkan mendorong dialog, 

kompromi, dan keadilan prosedural. 

Temuan penelitian ini dapat dimanfaatkan 

dalam pengembangan kurikulum dakwah, 

pendidikan Islam, dan pelatihan 

kepemimpinan umat, khususnya dalam 

konteks resolusi konflik sosial dan 

keagamaan. 



Penjatuhan Sanksi Terhadap Bani Quraizah:  
Analisis Gaya Manajemen Konflik Nabi Muhammad Perspektif Thomas-Khilmann 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           283 

 

Bibliografi 
A.Y. Muhdar. Riwayat Hidup Rasulullah SAW. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1989. 

Ahmad, Barakat. Muhammad and the Jews: A Re-Examination. Vikas Publishing House, 1979. 

Al-Mubarakfuri, S. Ar Raheeq Al-Makhtum. Riyadh: Darussalam, 2002. 

Al-Suyuti, Jalal al-Din. Lubab Al-Nuqul Fi Asbab Al-Nuzul. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2002. 

Al-Tabari, Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir. The History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory of Islam, 

Trans. Michael Fishbein. Albany: State University of New York Press, 1997. 

Andyanti, Fajri Matahati Muhammadin dan Felicia. “SA ‘ AD IBN MU ‘ ĀDH ’ S JUDGMENT ON 

BANŪ QURAYẒAH : ANALYZING CLAIMS OF ITS JEWISH LAW ORIGINS.” Al-Burhan Journal 

of Qur’an and Sunnah Studies 9, no. 1 (2025): 66–91. 

Arafat, W.N. “New Light on the Story of Banū Qurayẓa and the Jews of Medina Author.” The 

Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 2, no. 2 (2013): 100–107. 

Armstrong, Karen. Muhammad: A Prophet for Our Time. New York: HarperCollins, 2006. 

Caetani, Leone. Annali Dell’Islam. Milano: Hoepli, 1905. 

Donner, Fred M. Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam. Cambridge: MA: Harvard 

University Press, 2010. 

Eabdul, Sah Rabih Situn Nadir. “The New Reading of the Invasion of Banu Qurayza, a Critical 

Investigation Study.” Islamic Sciences Journal 13, no. 7 (2022): 119–48. 

Elkhairati. “Piagam Madinah Dan Spiritnya Dalam Undang-Undang Dasar (UUD) 1945.” Al-

Istinbath: Jurnal Hukum Islam 4, no. 01 (2019): 51–68. 

Haekal, M. Sejarah Hidup Muhammad (Cetakan Ketiga Puluh Sembilan). Jakarta: Litera Antar 

Nusa, 2010. 

Hamidullah, M. The First Written Constitution in the World. Lahore: Ashraf, 1981. 

Hamidullah, Muhammad. Muhammad Hamidullah, The First Written Constitution in the World. 

Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1985. 

Hisham, Ibn. Al Surah Al-Nabawiyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2002. 

Hysam, Ibnu. Sirah Nabawaiyah Jilid 2. Jakarta: Darul Falah, 2002. 

Ishaq, Ibn. Sirat Rasul Allah, Diedit Oleh Ibn Hisham Dan Diterjemahkan Oleh A. Guillaume (The 

Life of Muhammad). Oxford University Press, 1955. 

Jindan, K.I. Teori Politik Islam: Telaah Kritis Ibnu Taimiyah Tentang Pemerintahan Islam. 

Surabaya: Risalah Gusti, 1995. 

Kilmann, Thomas Kenneth and Ralph H. Conflict Mode Instrument. Palo Alto: Consulting 

Psychologists Press, 1978. 

Kirazli, Sadik. “Re-Examining the Story of Banū Qurayẓah Jews in Medina with a Reference to 

the Account of Ibn Isḥāq.” Australian Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2019): 1–17. 

https://doi.org/10.55831/ajis.v4i1.185. 

Lings, Marthin. Kisah Hidup Muhammad Berdasarkan Sumber Klasik (Cetakan V). Jakarta: 

Serambi, 2008. 

Muhammad Ibn Ishaq. The Life of Muhammad: A Translatation of Ibn Ishaq’s Sirat Rasul Allah, 

Trans. Alfred Guillaume. Oxford: Oxford University Press, 1955. 

Muhammadin, Fajri Matahati, and Muhammad Jasir Nashrullah. “The Authenticity of Saʿd Ibn 

Muʿādh’s Judgment: A Response to Contemporary Critics.” Al-Burhan 5, no. 1 (2021): 17–



Mawehda 

284 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

38. 

Muspawi, Mohamad. “Manajemen Konflik (Upaya Penyelesaian Konflik Dalam Organisasi).” 

Penelitian Universitas Jambi Seri Humaniora 16, no. 2 (n.d.): 41–46. 

Reuven Firestone. Jihad: The Origin Og Holy War in Islam. Oxford: Oxford University Press, 1999. 

Robert.A, Jerald Greenberg dan. Behavior in Organization. New Jersey: Prentice Hall, 1997. 

Syafiurrahman Al-Mubarakfury. Sirah Nabawiyah. Jakarta: Ummul Qura, 2014. 

Syed Naeem Badshah, Atta ur Rehman. “A Research Analysis of Ghazwa Bani Quraiza Narrated 

in Surah Ahzab in the Light of Tafseer e Mazhari” 1, no. 2 (2018): 31–63. 

Tabari, Al. Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk. Terj. W. Montgomery Watt and M.V. McDonald. SUNY 

Press, 1987. 

Tabari, Al. The History of Al-Tabari, Vol. 8: The Victory of Islam, Diterjemahkan Oleh Michael 

Fishbein. State University of New York Press, 1997. 

Thomas, Kenneth W. “Toward Multidimensional Values in Teaching: The Example of Conflict 

Behaviours.” Academy of Management Review 2, no. 3 (1977). 

W. Montgomery. Muhammad at Medina. Oxford University Press, 1956. 

Wirawan. Konflik Dan Manajemen Konflik: Teori, Aplikasi, Dan Penelitian. Jakarta: Salemba 

Humanika, 2009. 

 

 


