
 

 

 

 

 

 

    Vol. 7 No.2  Desember 2025           261 

 

DOI Artikel: 10.55372/inteleksiajpid.v7i1.367  I  Hal. 261-282 

Vol. 7 No. 2 Desember 2025 

http://inteleksia.stidalhadid.ac.id  I  p-ISSN 2686-1178  I  e-ISSN 2686-3367 

Article Licensed Under  
Creative Commons Attribution-ShareAlike 
4.0 International   

 

MANAJEMEN MUTU LEMBAGA DAKWAH ISLAM: 
STUDI MASA KEKHALIFAHAN UMAR BIN KHATTAB 

 
Ahmad Hidayat                              Dedy Pradesa 

       STID Al-Hadid, Surabaya  STID Al-Hadid, Surabaya 
  ahmadhidayat@stidalhadid.ac.id      depra19312@gmail.com 

 

 

 

Abstrak: Manajemen mutu telah menjadi bagian strategi organisasi untuk mencapai 
produktivitas dan keunggulan kompetitif. Studi ini berangkat dari perlunya lembaga 
dakwah menerapkan manajemen mutu, yang digali dari praktik baik manajemen 
mutu kelembagaan Islam, pada masa Kekhalifahan Umar bin Khattab. Masa Umar 
bin Khattab dikenal karena mampu mengembangkan wilayah dakwah yang 
progresif, dan memiliki pelayanan pemerintahan sangat baik di bidang hukum, 
ekonomi dan kesejahteraan sosial. Beragam gubernurnya yang memimpin menjamin 
mutu pelayanan pemerintahan Islam memiliki standar yang sama. Tujuan studi 
adalah menggali konsep pengelolaan manajemen mutu pada lembaga 
dakwah/sosial Islam, pada masa Kekhalifahan Umar bin Khattab. Metodologi studi 
adalah kepustakaan analistik, yang dipandu dengan teori manajemen mutu terpadu.   
Hasil studi menunjukkan bahwa kelembagaan pemerintahan Umar bin Khattab 
menerapkan karakteristik dari manajemen mutu terpadu yang dibingkai dalam nilai-
nilai Islam. Umar memiliki perhatian besar pada rakyatnya yang menjadi pelanggan 
dan pemangku kepentingan utama dalam pengelolaan organisasinya, dalam hal 
keimanan, keadilan, maupun kesejahteraan ekonomi. Implementasi prinsip-prinsip 
mutu tersebut terlihat dari bagaimana sejumlah kriteria mutu yang ditetapkan Umar 
dalam berbagai bidang, pembagian kewenangan, pembentukan kelembagaan, 
pemilihan pejabat, dan pengawasannya. Yang khas adalah bahwa manajemen mutu 
yang ditegakkan tidak hanya mengandalkan figuritas dan regulasi tetapi juga spirit 
dan moral mutu yang selaras dengan ajaran Islam sebagai dasarnya. 
Kata kunci: Manajemen Mutu Terpadu, Umar bin Khattab, Lembaga Dakwah dan 
Sosial Pemerintahan  

 
 

Abstract: QUALITY MANAGEMENT OF ISLAMIC DA'WAH INSTITUTIONS: A STUDY 
OF THE CALIPHATE OF UMAR BIN KHATTAB. Quality management has become part 
of organisational strategy to achieve productivity and competitive advantage. This 
study stems from the need for Islamic missionary institutions to implement quality 
management, which is derived from the best practices of institutional quality 
management in Islam during the Caliphate of Umar bin Khattab. The era of Umar bin 
Khattab is known for its ability to develop a progressive missionary territory and for 
its excellent government services in the fields of law, economics and social welfare. 
His various governors ensured that the quality of Islamic government services had 
the same standards. The purpose of the study was to explore the concept of quality 
management in Islamic da'wah/social institutions during the Caliphate of Umar bin 
Khattab. The study methodology was analytical literature, guided by integrated 
quality management theory.  The results of the study show that Umar bin Khattab's 
government institutions applied the characteristics of integrated quality 
management framed within Islamic values. Umar paid great attention to his people, 
who were the main customers and stakeholders in the management of his 
organisation, in terms of faith, justice and economic welfare. The implementation of 
these quality principles can be seen from the quality criteria established by Umar in 

https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/10780
http://inteleksia.stidalhadid.ac.id/index.php/inteleksia
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:ahmadhidayat@stidalhadid.ac.id
mailto:depra19312@gmail.com


Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

262 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

various fields, the division of authority, the formation of institutions, the selection of 
officials, and their supervision. What is unique is that the quality management system 
was not only based on figures and regulations but also on a spirit and moral quality 
in line with Islamic teachings as its foundation. 
Keywords: Total Quality Management, Umar bin Khattab, Da'wah and Social 
Government Institution 

 

 

Pendahuluan  
Artikel ini berangkat dari persoalan 

pentingnya penerapan manajemen mutu 

pada lembaga dakwah. Manajemen mutu 

dalam lanskap organisasi bisnis telah 

menjadi bagian dari strategi untuk mencapai 

keunggulan kompetitif, meningkatkan 

produktivitas, dan kepuasan pemangku 

kepentingan.1 Namun pada lembaga dakwah 

dan pendidikan Islam yang bersifat 

nonprofit, penerapan manajemen mutu 

masih belum sepenuhnya menjadi 

kesadaran. Banyak lembaga dalwah dan 

pendidikan Islam yang masih mengelola 

mutu organisasinya secara konvensional, ad-

hoc, atau tidak menggunakan sistem 

manajemen mutu modern yang 

terintegrasi.2 Bagi sebuah organisasi yang 

memiliki tujuan, produk, dan pasar, serta 

para pemangku kepentingan, manajemen 

mutu menjadi kaharusan. Terlebih bagi 

lembaga dakwah dan pendidikan Islam yang 

membawa misi kebaikan menjadi tempat 

menyebarluaskan ajaran Islam dan 

mengembangkan ilmu agama yang 

rahmatanlilalamin. 

 

Sebagaimana dituturkan oleh Gasperz, 

bahwa Manajemen kualitas atau mutu 

sebagai satu cara meningkatkan kinerja 

 
1 Muchamad Fauzi, “Implementation of Total Quality 
Management in Creating Competitive Advantage,” 
Journal of Gigital Marketing and Halal Industry 3, no. 2 
(2021): 179–95. 
2 Fadhil Khalid Harefa, “Analisis Manajemen Mutu 
Pendidikan Islam Untuk Mengembangkan Kesadaran 
Moderasi Beragama Masyarakat Pegunungan (Studi Di 

secara terus menerus pada setiap level 

operasi atau proses, dalam setiap area 

fungsional dari suatu organisasi, dengan 

menggunakan semua sumber daya manusia 

dan modal yang tersedia, guna memenuhi 

kebutuhan pelanggan dan mencapai visi 

misinya.3 Begitu pula dengan lembaga 

dakwah maupun pendidikan Islam yang 

memiliki pelanggan atau pasar, dalam hal ini 

adalah para peserta dakwah, jemaah, 

maupun peserta didik, sangat penting untuk 

memerhatikan mutu manajemen 

kelembagaannya. Peningkatan mutu yang 

terus menerus akan meningkatkan daya 

saing lembaga dan akan terus mendapatkan 

kepercayaan dari publik.  

 

Umat Islam bisa belajar dari sejarah 

kekhalifahan Umar bin Khattab dalam 

mengelola lembaga pemerintahannya yang 

menekankan pada aspek mutu atau kualitas 

layanan bagi publik. Organisasi 

pemerintahan Umar bin Khattab sekalipun 

bukan organisasi dakwah murni, namun 

bekerja berdasarkan prinsip-prinsip sosial 

sebagaimana dalam organisasi dakwah, 

sehingga dapat dijadikan acuan pelajaran 

pengembangan mutu lembaga dakwah. 

 

Pondok Pesantren Masyarakat Merapi Merbabu 
Sawangan Magelang)” (Universitas Muhammadiyah 
Malang, 2025). 
3 Vincent Gaspersz, Total Quality Management Untuk 
Praktisi Bisnis Dan Industri (Jakarta: Vinchristo 
Publication, 2011). 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           263 

Sejarah umar adalah sejarah pengembangan 

wilayah dakwah dan kekuasaan Islam, yang 

begitu progresif serta memiliki pelayanan 

pemerintahan sangat baik dan presisi, 

khususnya di bidang hukum, ekonomi, 

kesejahteraan, baik di wilayah timur dan 

barat yang menjadi bagian dari 

pemerintahannya.4 Hal tersebut 

membuahkan beberapa capaian dalam 

bidang layanan administrasi publik, di 

antaranya adalah terbentuknya beberapa 

lembaga pemerintahan yang bertujuan 

meningkatkan layanan masyarakat, seperti 

lembaga logistik, pemisahan yudikatif 

dengan legislatif dan eksekutif, 

pembentukan jawatan kepolisian dan 

pekerjaan umum, pembentukan lembaga 

penasehat. Umar bin Khattab membagi 

wilayahnya menjadi delapan propinsi yang 

masing-masing dipimpin oleh seorang 

gubernur yang bertanggungjawab langsung 

pada khalifah. Semua pejabatnya diwajibkan 

melaporkan kepemilikan harta bendanya 

sebagai bentuk transparansi dan 

akuntabilitas.5  

 

Beragam gubernur yang memimpin 

wilayahnya, melakukan penjaminan mutu 

pelayanan pemerintahan Islam dengan 

standar yang sama, yaitu kepedulian yang 

tinggi kepada masyarakat yang dipimpin dan 

para aparatur serta stakeholder yang 

melayaninya.6 Khalifah Umar bin Khattab 

menekankan dan mengawasi betul pejabat-

pejabatnya. Dalam menegakkan mutu 

keadilan di masyarakatnya, Khalifah Umar 

tidak membedakan antara si kaya dan 

miskin, antara pejabat dan rakyat biasa. 

 
4 Ali Muhammad Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin 
Khattab (Solo: Beirut Publishing, 2014). 
5 Nanda Herijal Putra, “Administrasi Publik Dalam 
Perspektif Islam: Kajian Pada Sistem Pemerintahan 
Umar Bin Khattab,” Politica: Jurnal Hukum Tata Negara 
Dan Politik Islam VIII, no. 2 (2021): 17–24. 

Kasus hukuman kepada Muhammad bin Amr 

bin As, yang merupakan putra gubernur 

Mesir, adalah contoh nyata 

penjaminmutuan dalam penegakan hukum 

dilakukan Khalifah Umar bin Khattab.7 

Fenomena di atas sangat menonjol tentang 

kompetensi umar dalam menata proses dan 

hasil kebijakan pemerintahannya, terutama 

suatu upaya yang sungguh-sungguh dan 

sistematis untuk menerapkan pemerintahan 

yang menjadikan masyarakatnya sebagai 

tujuan dari semua proses, hasil dan 

implementasi dari kebijakan ditetapkannya. 

 

M. Husain Haekal adalah sejarawan yang 

mengulas sejarah Umar bin Khattab, 

termasuk dalam pemerintahannya dari 

perspektif lebih dari sekedar kronologis 

murni dan di luar pemaknaan fikih yaitu 

melibatkan ilmu politik.8 Penulis berharap 

tafsir kontekstualnya bisa menjelaskan lebih 

utuh, mampu mengangkat khasanah konsep 

pengembangan organisasi dan wilayah 

dakwah khas Islam. Yang oleh Haekal disebut 

bahwa keyakinan adanya persamaan derajat 

dan kebebasan berpendapat (musyawarah) 

adalah prinsip-prinsip luhur yang diterapkan 

dalam organisasi dan pemerintahan Umar 

bin Khattab secermat mungkin.9 Suatu hal 

yang menjadi dasar bagi Umar dalam 

pengembangan mutu kelembagaannya. 

 

Studi terkait manajemen mutu lembaga 

dakwah dan pendidikan Islam telah cukup 

dilakukan secara empiris, seperti studi dari: 

(1) Tarmizi, dkk. yang mengkaji 

Implementasi Manajemen Mutu di 

6 Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin Khattab. 
7 Muhammad Husein Haekal, Umar Bin Khattab 
(Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 2009), 612–13. 
8 Haekal, Umar Bin Khattab. 
9 Haekal, 637. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

264 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Pesantren Tahfizh Daarul Qurán,10 (2) Aimah 

yang mengkaji manajemen mutu di Pondok 

Pesantren Darussalam Blokagung dan 

Pondok Pesantren Modern Al Kautsar;11 (3) 

dan Apriliansyah yang mengkaji manajemen 

mutu Yayasan Nurul Hayat.12 Namun kajian 

manajemen mutu yang digali dari sejarah 

kegemilangan organisai Islam relatif belum 

banyak dilakukan, termasuk dalam masa 

pemerintahan khalifah Umar bin Khattab.  

 

Adapun studi-studi menyangkut kepemimpinan 

dan pemikiran Umar bin Khattab telah banyak 

dilakukan, baik studi menyangkut 

kepemimpinan Umar bin Khattab secara 

umum,13 didekati dengan perspektif 

kepemimpinan tertentu seperti servant 

leadership; prophetic leadership, dan 

transformative leadership;14 maupun 

kepemimpinan Umar dalam situasi 

 
10 Tarmizi and Margono Mitrohardjono, “Implementasi 
Manajemen Mutu Di Pesantren Tahfizh Daarul Qur’an,” 
Jurnal Tahdzibi 5, no. 2 (2020): 81–104, 
https://doi.org/10.24853/tahdzibi.5.2.81-104. 
11 Siti Aimah, “Manajemen Mutu Terpadu Di 
Pesantren,” Jurnal Lisan Al-Hal 15, no. 2 (2021): 195–
226. 
12 Andrea Hilamawan Apriliansyah, “Manajemen Mutu 
Terpadu Lembaga Dakwah (Studi Kasus Manajemen 
Mutu ISO 9001:2008 Pada Yayasan Nurul Hayat 
Surabaya)” (UIN Sunan Ampel Surabaya, 2017). 
13 Raudah Mahmud and Sudiyarti, “Pola 
Kepemimpinan Sayyidina Umar Bin Khattab Dalam 
Mewujudkan Kesejahteraan Masyarakat,” Prediksi 
Jurnal Administrasi & Kebijakan 22, no. 1 (2023): 87–
92; Dinda Harum Fisari, Rikha Amelia, and Mohamad 
Djasuli, “Implementasi Prinsip Kesetaraan Pada Masa 
Kepemimpinan Umar Bin Khattab,” Jurnal Ekonomika 
Dan Bisnis (JEBS) 2, no. 3 (November 30, 2022): 686–
95, https://doi.org/10.47233/jebs.v2i3.255; Sehan 
Rifky, Masduki Duryat, and Savitri Tungga Saddami, 
“Manajemen Kepemimpinan Kebijakan Politik Umar 
Bin Khattab,” Jurnal Keislaman 6, no. 2 (2023): 311–25. 
14 M Shobahur Rizqi, “Servant Leaders: Umar Bin 
Khattab (13-23 H/634- 644 M),” Al-Turas XXII, no. 1 
(2016): 127–44; Amrin Sofian, Asmal May, and 
Zamsiswaya, “Pelayanan Publik Dalam Kepemimpinan 
Profetik Oleh Umar Bin Khattab,” Jurnal An-Nur 11, no. 
1 (2022): 10–19; Ulfia Ningrum, “Umar Bin Khattab: A 
Transformative Leader,” Falasifa : Jurnal Studi 
Keislaman 16, no. 01 (2025); Moh Hasyim Rosyidi, 

tertentu.15 Juga cukup banyak studi-studi yang 

mengungkap kebijakan Umar bin Khattab 

dalam pemerintahannya, baik di bidang 

ekonomi, kesejahteraan sosial, hukum, politik, 

dan sebagainya.16 Namun memang studi terkait 

manajemen mutu kelembagaan atau organisasi 

pemerintahan yang dikembangkan Umar bin 

Khattab masih belum dijumpai. Oleh karenanya 

studi ini memiliki nilai signifikansi guna 

memperkaya kajian manajemen mutu dalam 

Islam yang digali dari kepemimpinan dan 

pemerintahan Umar bin Khattab. 

 

Dengan demikian fokus studi ini adalah 

mendeskripsikan kelembagaan organisasi 

pemerintahan atau kekhalifahan era Umar 

bin Khattab dari perspektif manajemen 

mutu terpadu, khususnya dalam bidang 

hukum, ekonomi, dan kesejahteraan. Dari 

deskripsi tersebut akan dapat ditemukan 

“Kepemimpinan Profetik Umar Bin Khattab Dan Umar 
Bin Abdul Aziz,” Jurnal Ummul Qura Vol X, no. 2 (2017): 
19–31. 
15 Eric Dwi Rufianto, “Kepemimpinan Sosial Di Masa 
Krisis: Keteladanan Umar Bin Khattab Dalam 
Menghadapi Tahun Ramadah 18H,” Inteleksia: Jurnal 
Pengembangan Ilmu Dakwah 7, no. 1 (2025): 51–72; 
Anisah Nur Aini and Mukhammad Dimas Wahudi, 
“Emotional Quotient Leadership Umar Bin Khattab 
Dalam Situasi Krisis,” Tanzhim: Jurnal Dakwah 
Terporgram 3, no. 2 (2025): 267–88, 
https://doi.org/10.55372/tanzhim.v3i2.54. 
16 Sehan Rifky, Masduki Duryat, and savitri Tungga 
Saddami, “Kebijakan Politik Kepemimpinan Umar Bin 
Khattab,” Jurnal Keislaman 6, no. 2 (2023): 311–25, 
https://doi.org/10.54298/jk.v6i2.3897; Muhammad 
Fauzan, “Kebijakan Fiskal Dalam Perekonomian Islam 
Di Masa Umar Bin Khattab,” Human Falah 4, no. 1 
(2017): 52–71, http://ejournal.uin-
suka.ac.id/syariah/azzarqa/article/view/1316%0Ahttp:
//ejournal.uin-
suka.ac.id/syariah/azzarqa/article/download/1316/11
37; Lailun Nurul Khamidiyah et al., “Kebijakan Ekonomi 
Khalifah Umar Ibn Khatab,” Indonesian Journal of 
Islamic Economics and Finance 1, no. 1 (2021): 15–36, 
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/jief/a
rticle/view/878/480; Dedy Pradesa, “Pengambilan 
Keputusan Khalifah Umar Bin Khattab Dalam 
Pemberian Tunjangan Wajib,” Tanzhim: Jurnal Dakwah 
Terporgram 2, no. 1 (2024): 71–94, 
https://doi.org/10.55372/tanzhim.v2i1. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           265 

kekhasan atau yang menjadi prinsip dalam 

manajemen mutu ajaran Islam yang telah 

diterapkan dengan baik oleh Khalifah Umar 

bin Khattab. Hasil studi ini diharapkan dapat 

memberikan manfaat secara teoritis 

memperkaya konsep manajemen mutu 

lembaga dakwah dan sosial Islam, sedangkan 

secara praktis dapat menjadi pelajaran bagi 

praktis lembaga dakwah dan sosial Islam dalam 

pengembangan manajemen mutu lembaga. 

 

 

Metode 
Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif 

kepustakaan historis. Aktor utama yang 

dikaji adalah Umar bin Khattab, dengan 

sitasui sosial pada masa pemerintahannya 

yaitu tahun 634-644 M, spesifiknya pada 

tahun-tahun setelah penaklukan berbagai 

wilayah dari Persia, Irak, Syam, hingga Mesir.  

Peristiwa yang menjadi fokus sehubungan 

dengan penataan mutu pada kelembagaan 

Umar bin Khattab dalam bidang hukum, 

ekonomi, dan kesejahteraan sosial. Sumber 

kepustakaan utama studi adalah: (1) Al-

Farouq Umar bin Khattab karya Muhammad 

Husain Haekal; (2) Umar ibn Al-Khattab,  

karya Ali Muhammad As-Sallaby; (3) Al-

Bidayah wan Nihayah karya Al-Hafidz Ibn 

Katsir. Analisis data historis dilakukan 

melalui interpretasi dan historiografi dengan 

menggunakan ilmu manajemen mutu 

terpadu sebagai panduannya. Analisis data 

dalam bingkai model Miles dan Huberman, 

mencakup reduksi data, penyajian data 

(display data), penarikan dan verifikasi 

kesimpulan.17 Hasil dan pembahasan yang 

disajikan mencakup: (1) Perspektif 

manajemen mutu terpadu dalam lembaga 

sosial; (2) Deskripsi umum organisasi 

 
17 M.B. Miles and A.M. Huberman, Analisis Data 
Kualitatif, ed. Rohidi and Tjetjep Rohendi (Jakarta: UI 
Press, 1992). 

pemerintahan Islam pada Masa Khalifah 

Umar bin Khattab; (3) Analisis penerapan 

prinsip manajemen mutu terpadu pada 

bidang keadilan hukum, ekonomi dan 

kesejahteraan sosial, serta politik dan 

pemerintahan.  

 

 

Hasil dan Pembahasan 
1. Perspektif Manajemen Mutu Terpadu  

Ide yang dikemukankan oleh W. Edwards 

Deming, yang dijuluki bapak manajemen 

mutu internasional, bahwa organisasi perlu 

mengelola mutu, yang untuk melakukanya 

membutuhkan fokus pada pelanggan. 

Sarannya adalah jangan hanya membuat dan 

mencoba menjual, melainkan lakukan: (1) 

desain ulang  dan; (2) kemudian coba 

kerjakan prosesnya dibawah kontrol; (3) selalu 

secara bertahap dan berkesinambungan 

meningkatkan mutu; (4) para pelanggan adalah 

bagian yang penting dari lini produksi. 

Sebagaimana disebutkan  dalam bukunya Out 

of the Crisis, bahwa mutu adalah kesesuaian 

dengan kebutuhan pasar atau konsumen, 

sehingga produk atau jasa harus didesain dapat 

memenuhi ekspektasi pengguna untuk 

dianggap berkualitas.18 

 

Ide sebelumnya tentang upaya perusahaan 

untuk menjaga mutu produknya adalah 

mensortir tahap akhir, yaitu produk yang 

sudah jadi, apakah memenuhi standar yang 

diinginkan pasar atau tidak. Yang memenuhi 

syarat akan dijual dan yang tidak akan 

dibuang. Tentu hal ini akan merugikan 

tenaga, biaya, bahan baku, dan waktu. Di era 

persaingan usaha, baik yang bersifat profit 

atau nonprofit, pasar menuntut produk yang 

berkualitas, dengan pelayanan yang prima 

18 M. Nur Nasution, Manajemen Mutu Terpadu (Total 
Quality Management) (Bogor: Ghalia Indonesia, 2005), 
2. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

266 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

plus harga yang murah. Hal ini menuntut 

organisasi/perusahaan tidak hanya 

mengendalikan hasil jadinya namun juga 

proses produksinya serta aktivitas diluar 

produksi yang menunjang penghantaran 

produk sampai ke konsumen dengan 

pelayanan pra, saat, dan paska membeli 

yang baik. 

 

Sistem Manajemen Mutu Terpadu (MMT) 

atau Total Quality Management (TQM) 

adalah pengelolaan proses atau aktivitas 

yang merubah input dari sumber daya 

menjadi sebuah produk atau jasa yang 

memenuhi tujuan organisasi, dan 

memuaskan tuntutan mutu oleh konsumen, 

mematuhi peraturan atau memenuhi tujuan 

lingkungannya. MMT merupakan sistem 

manajemen yang mengangkat kualitas 

sebagai strategi usaha dan berorientasi pada 

kepuasan pelanggan dengan melibatkan 

seluruh anggota orgasinasi. MMT juga 

merupakan suatu cara untuk meningkatkan 

performa secara terus menerus (continuous 

performance improvement) pada setiap level 

operasi atau proses, dalam setiap area 

fungsional dari suatu organisasi, dengan 

menggunakan sumber daya yang tersedia.19   

 

Pendekatan mutu terpadu dalam 

pengelolaan organisasi dapat tercapai 

apabila organisasi memerhatikan kesepuluh 

karakteristik MMT sebagaimana dirumuskan 

oleh Goetsch dan Davis (1994), yaitu: (1) 

fokus pelanggan, baik pelanggan internal 

(staf internal organisasi/perusahaan) 

maupun eksternal; (2) memiliki obsesi yang 

tinggi terhadap kualitas; (3) menggunakan 

pendekatan ilmiah/rasional dalam 

 
19 Vincent Gaspersz, Total Quality Management 
(Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2014), 6–7. 
20 Fandy Tjiptono and Anastasia Diana, Total Quality 
Management - Edisi Revisi (Yogyakarta: Penerbit Andi, 

pengambilan keputusan dan pemecahan 

masalah; (4) memiliki komitmen jangka 

panjang; (5) membutuhkan kerjasama tim; 

(6) memperbaiki proses secara 

berkesinambungan; (7) menyelenggarakan 

pendidikan dan pelatihan; (8) memberikan 

kebebasan terkendali; (9) memiliki kesatuan 

tujuan; (10) adanya keterlibatan dan 

pemberdayaan karyawan.20  

 

Meskipun makna teknis dari manajemen 

mutu terpadu selalu melibatkan statistik 

(untuk instrumen pengendalian mutunya) 

dan standar organisasi mutu internasional, 

namun secara prinsip organisasi yang 

memiliki karakteristik sepuluh hal di atas 

bisa dikatakan menerapakan manajemen 

mutu, tentu level keakuratan pengendalian 

mutunya tidak setinggi penggunaan 

instumen statistik yang canggih.   

  

Tanggung jawab manajemen mutu bukan 

hanya pada pimpinan atau top manajemen 

organisasi, tetapi pada semua level dari 

manajemen. Manajemen puncak sebagai 

pengendali mutu utama, dan 

implementasinya perlu melibatkan semua 

anggota organisasi. Untuk itu diperlukan 

perangkat-perangkat seperti: (1) 

perencanaan mutu, yaitu penetapan dan 

pengembangan tujuan dan kebutuhan untuk 

mutu serta penerapan sistem mutu; (2) 

pengendalian mutu, yaitu berbagai teknik 

dan aktivitas operasional yang digunakan 

untuk memenuhi persyaratan mutu; (3) 

penjaminan mutu, yaitu semua tindakan 

terencana dan sistematis guna memberikan 

kepercayaan bahwa produk akan 

memuaskan kebutuhan untuk kualitas 

2000), 4–5; Nasution, Manajemen Mutu Terpadu (Total 
Quality Management), 14–15. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           267 

tertentu; (4) peningkatan mutu, yaitu 

tindakan-tindakan guna meningkatkan nilai 

produk untuk pelanggan melalui efisiensi 

dan efektivitas dari proses dan aktivitas 

organisasional.21 

 

Dalam konteks organisasi dakwah, sosial, 

dan layanan publik, manajemen mutu tidak 

kalah pentingnya guna kemajuan lembaga. 

Bagaimanapun juga organisasi tersebut 

memiliki pelanggan, yaitu para jemaah, atau 

masyarakat umum misalnya, yang perlu 

diperhatikan kebutuhan dan keinginannya. 

Organisasi juga perlu menjaga kepercayaan 

dari publik.  Mutu pelayanan kepada jemaah 

dan pelayanan publik yang prima 

mencerminkan  bagaimana tata kelola 

manajemen mutu lembaga dilakukan. Untuk 

itu diperlukan standar dan indikator mutu 

yang jelas, terukur, dan dapat diterapkan 

secara konsisten, yang menjadi acuan mutu 

lembaga. Maka pelaksanaan manajemen 

mutu terpadu dalam lembaga sosial, 

termasuk lembaga pemerintahan, secara 

prinsip sejalan dengan sepuluh karakteristik 

di atas, yang dilaksanakan dengan perangkat 

perencanaan, pelaksanaan, pengendalian, 

dan peningkatan mutu. 

 

Di tahap berikutnya akan diidentifikasi (apakah 

ada) makna dibalik dinamika Khalifah Umar bin 

Khattab dalam menetapkan kebijakan dan 

implementasinya, yang bermakna adanya 

aktivitas manajemen mutu terpadu. Apabila 

dijumpai, maka pertanyaan lanjutan adalah,  

bagaimana gaya manajemen mutu terpadu dari 

organisasi pemerintahan khalifah Umar Bin 

Khattab, dan pertanyaan terakhir adalah 

apakah terdapat temuan gaya MMT yang khas 

dari organisasi pemerintahan di masa Khalifah 

Umar Bin Khattab.  

 
21 Gaspersz, Total Quality Management, 6–7. 

2. Identifikasi Organisasi Kekhalifahan 

Umar Bin Khattab Sebagai Fenomena 

Manajemen Mutu Terpadu 

Organisasi kekahlifahan Umar bin Khattab 

pada dasarnya adalah kelanjutan dari 

organisasi Abu Bakar, dan Nabi Muhammad 

Saw. yang menjadi peletak dasar organisasi. 

Organisasi tersebut sejak masa Nabi telah 

mengemban misi dakwah yang dengan 

semakin meluasnya wilayah kekuasaan 

organisasi maka semakin kompleks pula 

bidang-bidang yang harus ditangani. Umat 

Islam dan masyarakat  

 

Pada masa awal kepemimpinan Umar bin 

Khattab, dimana kehadiran diri pimpinan 

secara langsung dalam penyelesaian 

masalah masyarakat dan keorganisasian 

masih memungkinkan dan cukup efektif. Hal 

tersebut ditunjang dengan kemampuan, 

integritas, serta legitimasi kepemimpinan 

Umar yang tinggi di lingkungan 

organisasinya. Namun ketika wilayah 

dakwah dan organisasi Islam makin meluas 

maka dibutuhkan sistem manajemen yang 

mampu menjangkau dan menjamin 

pelaksanaan pelayanan publik dengan baik. 

 

Keberhasilan perluasan wilayah dakwah 

pada masa khalifah Umar bin Khattab telah 

membuat masyarakat dunia pada saat itu 

bingung, sampai para sejarawan berupaya 

menyelidiki faktor-faktornya. Haekal 

termasuk sejarawan yang ingin mengungkap 

faktor-faktor yang dipandang berhubungan 

menyebabkan kegemilangan Islam, baik 

dalam memperluas wilayah dakwah maupun 

efektivitas pemerintahan di wilayah baru 

yang diduduki. Haekalpun mengajukan 

hipotesa disamping faktor sistem 

pemerintahan di Semenanjung Arab, Haekal 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

268 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

menuturkan bahwa keimanan (spiritualitas) 

Umar terhadap penegakan keadilan di segala 

tempat, menampak dalam moralitas dirinya 

yang sangat berhati-hati terhadap masalah 

hukum dan berani berkorban untuk 

menegakkan keadilan tersebut.22 Demikian 

pula keimanan dan moralitas Umar tentang 

kesungguhan pengabdiannya kepada 

kepentingan umat dan masyarakat, dan rasa 

kasih sayangnnya terhadap mereka, bahkan 

telah jadi track record pemerintahannya.  

 

Sejak pidato pertamanya sebagai pemimpin 

organisasi Islam, Umar telah menunjukkan 

komitmen dan pridnip-prinsip mutu yang 

yang menjadi garis perjuangan 

pemerintahannya. Ash-Shallabi menyebut 

beberapa manhaj Umar dalam 

pemerintahannya sebagaimana yang 

ditekankan dalam pidatonya, yaitu: (1) 

jabatan khalifah adalah ujian kepadanya; (2) 

Kekhalifahan adalah tanggungjawabnya, 

untuk itu dia harus mengangkat gubernur 

terbaik dan kompeten untuk melayani 

rakyatnya; (3) keadilan, siapapun yang 

berbuat zhalim dan melampaui batas akan 

diberhentikan dari jabatannya; (4) khalifah 

menjadi penjamin pembelaan umat dan 

agama; (5) menunaikan hak-hak keuangan 

rakyat secraa utuh.23  

 

Kesanggupan Umar dan kesediaannya untuk 

mengorbankan kepentingan sendiri serta 

pegabdian dalam menjalankan tugasnya atas 

dasar kesadaran betapa beratnya tugas itu. 

Dikisahkan pula Umar bertahan di masjid 

Madinah karena semata untuk kepentingan 

umat dan masyarakat, dengan itu Umar ingin 

mengikuti keadaan masyarakatnya secara 

langsung.24 Beliau tidak memilih 

 
22 Haekal, Umar Bin Khattab, 614–17. 
23 Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin Khattab, 106–8. 
24 Haekal, Umar Bin Khattab, 605. 

membangun istana dan berkantor 

didalammnya, walaupun para aparatur 

negaranya tidak dilarangnya untuk 

melakukan hal tersebut.  

 

Umar juga telah melakukan upaya untuk 

membangun sistem pemerintahan modern 

yang peduli, berkualitas, bersih yang dapat 

lincah dan fokus menangani berbagai 

wilayah kekuasaannya yang luas. Umar 

menjalankan pemerintahan menggunakan 

azas musyawarah karena difirmankan Allah 

SWT dan sebagaimana diteladankan oleh 

Nabi dan Abu Bakar. Umar sering dalam 

mengambil kebijakan bertanya kepada 

kalangan ahli yang dibentuknya dan bahkan 

kalangan masyarakat umum.25 Umar, 

sebagaimana yang dikatakan Ash-Shallabi, 

tidak memutuskan sendiri suatu 

permasalahan tanpa melibatkan kaum 

muslimin. Hal tersebut selaras dengan 

perkataannya terkait pentingnya musyawarah 

adalah, “Tiada kebaikan dalam suatu masalah 

jika diputuskan tanpa musyawarah.” 

Perkataannya, “Musyawarahkanlah masalahmu 

dengan orang yang takut kepada Allah.” Umar 

juga mendorong agar para panglima dan 

gubernurnya melakukan musyawarah.26  

 

Di antara kaidah dalam ajaran Islam adalah 

penegakan keadilan dan kesetaraan. Itulah 

yang dilakukan Umar dalam 

pemerintahannya. Umar pernah 

memberikan keputusan yang memenangkan 

laki-laki Yahudi dari seorang muslim. 

Keadilannya untuk seorang mesir yang 

mengadu karena perlakuan putra Amr bin 

Ash, Gubernur Mesir. Pada tahun paceklik, 

prinsip kesetaraan dihidupkan Umar melalui 

keteladanannya, sebagaimana yang 

25 Haekal, 600–601. 
26 Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin Khattab, 110–11. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           269 

diucapkannya, “Bagaimana aku dapat 

memerhatikan urusan umat, jika aku tidak 

merasakan apa yang mereka rasakan.” 

Demikian pula ketika putranya, 

Abdurrahman bin Umar melanggar 

ketentuan dengan minum khamr, maka Ia 

tidak segan-segan memberlakukan hukuman 

yang sama dengan orang lain pada 

umumnya.27 

 

Umar melakukan penguatan kelembagaan 

organisasi pemerintahannya dengan 

pemisahan kekuasaan yudikatif dan  

eksekutif. Berbagai faktor yang 

menyebabkan beliau mengambil kebijakan 

revolusioner ini dengan berbagai 

pertimbangan yang ujungnya adalah untuk 

meningkatkan kualitas pelayanan 

pemerintahannya agar tetap prima. Berita-

berita mengenai armada Islam di Irak, Syam 

dan daerah lainnya menyita banyak sekali 

perhatian dan waktu Umar bin Khattab. 

Demikian pula segala tindak tanduk para 

pejabatnya. Disamping itu, kepentingan 

rakyat di Madinah menambah rumit dan 

kompleksnya permasalahan, terlebih jumlah 

penduduknya yang terus meningkat dan 

besarnya kekayaan yang masuk. Keadaan-

keadaan ini yang kemudian membuat Umar 

mengambil kebijakan memisahkan 

kekuasaan yudikatif di Madinah dari 

kekuasaannya. Untuk itulah dia mengangkat 

Abu Darda sebagai yang akan menyelesaikan 

segala perkara hukum yang diajukan orang-

orang. Demikian pula untuk wilayah lain, 

khususnya Kuffah dan Basrah, dua kota 

garnisun yang cepat sekali mengalami 

perkembangan. 28 Umar mengangkat orang-

orang yang dipandangnya kompeten dan 

berintegritas sebagai hakim dan membuat 

berbagai ketentuan yang membimbing para 

 
27 Ash-Shallabi, 114–16. 
28 Haekal, Umar Bin Khattab, 617–20. 

hakim untuk menjalankan tugasnya secara 

rasional, bebas dari intervensi dan 

berkeadilan. Pengangkatan hakim itu 

merupakan langkah baru dalam administrasi 

pemerintahan. Kebijakan umar terkait para 

pejabatnya adalah dengan mengenalkan visi 

semata-mata untuk kepentingan umat. 

 

Umar juga melakukan pengaturan keuangan 

dan pemberian tunjangan pada para aparat 

dan tentara, yaitu dengan pembentukan 

lembaga keuangan yang mengatur sistem 

moneter atau keuangannegara baru tumbuh 

itu. Termasuk didalammnya mengatur 

pemberian tunjangan. Di dalam lembaga 

tersebut dipilihkan orang yang berkompeten 

dan berintegritas dan dilengkapi dengan 

ketentuan sebagai panduan prosedur kerja 

mereka. Kantor-kantor administrasi seperti 

kantor perpajakan dibentuk, dan 

didirikannya arta yasa untuk pembuatan 

uang logam dan sejumah baitul mal 

diberbagai kota besar. Hal ini dalam 

pandangan Haekal merupakan salah satu 

faktor yang menyebabkan perkembangan 

begitu cepat dan telah meyebabkan 

datangnya kemenangan dan tersebarnya 

kaum muslimin di kedua imperium Persia 

dan Romawi sehingga mendapatkan respon 

positif dari masyarakat di daerah tersebut.29 

 

Adanya pemisahan dan pembentukan 

dewan itu tidak membuat Umar bersikap 

melepaskan tanggung jawabnya, melainkan 

Beliau tetap melakukan pengawasaan 

dengan berbagai sistem. Didalammnya 

terdapat berbagai prosedur kerja serta telah 

diketahui oleh para anggota aparatur 

pemerintahannya. Di dalam dewan tersebut 

Umar memberikan pengarahan, melakukan 

seleksi dan penempatan personel, membuat 

29 Haekal, 630–35. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

270 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

pengawasan yang ketat  serta displin 

menjalankan pengawasan. Hal ini bisa 

dijumpai dari adanya temuan-temuan dalam 

pengawasan yang kadang berimplikasi 

terhadap pemecatan, agar semata-mata 

untuk perbaikan pelayanan masyarakat. 30 

 

Berdasarkan deskripsi di atas dapat 

disimpulkan bahwa seiring dengan 

kompleksitas masalah yang dihadapi dan 

luasnya daerah yang diperintahnya, maka 

Umar bin Khattab mengupayakan:  (1) 

mengurangi sekaligus membatasi kekuasaan 

dan bidang fokusnya pada hal yang bersifat 

ekstekutif saja. Sedangkan bidang yudikatif, 

administrasi ditangani secara spesifik; (2) 

membangun departemen dan sistem kerja 

yang memungkinkan Umar hanya 

memantau dari jauh karena sistemnya telah 

bekerja, sekaligus memastikan mutu kinerja 

aparatur pemerintahannya di berbagai 

wilayah sama, yaitu mencirikan sistem 

pemerintahan Islam yang menegakkan 

keadilan, memiliki kasih sayang terhadap 

yang tidak mampu, dan  kepedulian 

terhadap umat. 

 

Apa yang sudah dilakukan oleh Umar 

tersebut bukanlah hal yang sporadis atau 

asal-asalan, melainkan betul-betul 

terencana dan sistematis yang ujungnya 

adalah kepuasaan masyarakat dan 

aparaturnya terhadap kinerja 

pemerintahannya. Dengan kata lain dapat 

disimpulkan, bahwa fenomena dinamika 

perkembangan pemerintahan khalifah 

kedua itu patut diidentifikasi sebagai 

fenomena penataan sistem manajemen 

mutu terpadu pada kinerja lembaga 

organisasi pemerintahannya.  

 

 
30 Haekal, 618. 

Karena itu seterusnya dalam artikel ini 

menggunakan kerangka berfikir manajemen 

mutu terpadu untuk mendeskripsikan lebih 

jauh berbagai fakta terkait dinamika yang 

dilakukan Umar sebagai pimpinan, dan 

sistem kelembagaan pemerintahannya yang 

berlangsung sebagai suatu upaya yang 

sistematis untuk mengelola mutu 

organisasinya secara terpadu. Artinya Umar 

hanya melakukan pengendalian kualitas dari 

sisi produk yang sudah jadi, yaitu kebijakan 

yang dikeluarkan dan implementasinya, 

ataukah beliau juga melakukannya pula 

secara sistemik proses untuk menghasilkan 

kebijakan yang bermutu tersebut. Bermutu 

dalam hal ini adalah bermuara pada 

kepuasan umat Islam, aparatur, dan pihak 

pemangku kepentingan dari 

pemerintahnnya, serta masyarakat secara 

umum, termasuk mereka yang non muslim. 

 

3. Prinsip-Prinsip MMT dalam Lembaga 

Kekhalifahan Umar bin Khattab dan 

Implementasinya 

Sebelumnya telah disimpulkan bahwa dalam 

menjalankan organisasi pemerintahannya, 

Umar bin Khattab sangat menekankan 

kualitas dan berorientasi pada kemaslahatan 

dan kepuasan jemaah. Dalam hal ini adalah 

umat Islam, para pejabat, termasuk 

masyarakat umum. Obsesi terhadap 

kualitas/mutu layanan disadari betul sebagai 

amanah dalam jabatannya. Oleh karenanya 

jika dianalisis maka didapati sejumlah 

standar mutu yang menjadi acuan dalam 

pelaksanaan organisasi pemerintahannya 

baik di tingkat pusat maupun daerah. 

Standar mutu tersebut dibangun atas dasar 

pemahaman ajaran Islam yang baik, 

berbasiskan pendekatan rasional, sehingga 

Umar bisa mengembangkannya dalam 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           271 

situasi yang berbeda di masa 

kepemimpinannya. Prinsip-prinsip yang 

menjadi standar mutu dalam pengelolaan 

kelembagaannya tersebut dapat 

diidentifikasi dalam berbagai bidang garap 

keorganisasiannya, di antara yang akan 

dianalisis lebih lanjut dalam tulisan ini adalah 

pada bidang hukum, ekonomi dan 

kesejahteraan sosial, serta birokrasi dan 

pemerintahan. 

 

a. MMT Bidang Hukum 

Secara prinsip, standar mutu layanan bidang 

hukum yang ditegakkan oleh Umar adalah 

sejalan dengan nafas ajaran Islam, yaitu, 

pertama, keadilan dan kesetaraan dalam 

penegakan hukum. Keadilan dalam Islam 

adalah nilai utama yang harus diwujudkan 

dalam setiap aspek kehidupan. Keadilan 

bukanlah sekedar pembagian sama rata, 

tetapi ada keseimbangan dan upaya untuk 

memastikan bahwa hak setiap individu 

dihormati dan ditegakkan sesuai prinsip 

ajaran Islam. Keadilan harus dipahami dalam 

konteks yang lebih luas, melibatkan 

moralitas, tanggung jawab sosial, serta 

kepatuhan terhadap perintah dan larangan 

Allah.31 Sedangkan kesetaraan di bidang 

hukum berarti semua manusia berdiri setara 

di hadapan hukum, tanpa diskriminasi status 

sosial atau kedudukan individu. Prinsip 

kesetaraan menegaskan bahwa semua 

manusia memiliki kedudukan yang sama di 

hadapan hukum dan Tuhan, tanpa 

memandang ras, jenis kelamin, status sosial, 

atau agama.32 

 
31 Muhammad Hasan Nasution, Faisar Ananda, and 
Nurasiyah, “Justice in the Maqashid Aproach Al-
Syari’ah,” Al-Usrah: Jurnal Al-Ahwal As Syakhsiyah 12, 
no. 01 (2025): 1–20. 
32 Simontaro Halenzky Sinaga et al., “The Principle of 
Justice and Equality in the Perspective of Islamic Law 
on the Modern Concept of Human Rights,” 
Muhadarah: Journal of Islamic Studies 01, no. 1 (2026): 
7–14. 

 

Kedua, orientasi pada kemaslahatan, dan 

mencegah kerusakan. Maslahat berarti, 

hukum harus diarahkan untuk mencapai 

kebaikan umum dan mencegah atau 

menghilangkan bahaya. Kemaslahatan itulah 

yang menjadi tujuan hukum syariat. Yang 

menurut As-Syatibi, maslahat paling dasar 

dalam agama ada lima: menjaga agama, 

menjaga nyawa, menjaga keturunan, 

menjaga hal milik, dan menjaga akal.33 

Prinsip pencegahan sebab-sebab kerusakan 

sebelum terjadi juga ditekankan guna 

melindungi tatanan sosial dari potensi 

kerusakan yang lebih besar. 

 

Ketiga, tidak memberatkan dan memberi 

kemudahan. Secara prinsip hukum Islam 

tidak dibebankan untuk menyulitkan umat, 

tetapi untuk memberi kemudahan serta 

keseimbangan antara kewajiban dan 

kapasitas manusia. Jika  dalam  kesempatan 

tertentu, orang merasa kesulitan 

(masyaqqah) untuk melakukan kewajiban, 

Islam  kemudian  memberikan  bantuan atau 

kemudahan  (rukhshah).34 Keempat, 

berkaitan dengan hakim atau aparat 

penegak hukum, maka prinsip amanah dan 

tanggung jawab serta kompetensi dalam 

proses istinbath hukum menjadi standar 

mutu dalam masa kekhalifahan Umar. 

Artinya, Umar dalam menetapkan hakim 

untuk suatu wilayah ada kriteria dan seleksi 

yang dilakukan. 

 

33 Nirwan Nazaruddin and Farhan Kamilullah, 
“Maqashid As-Syariah Terhadap Hukum Islam Menurut 
Imam As-Syatibi Dalam Al-Muwafaqat,” Jurnal Asy-
Syukriyyah 21, no. 1 (2020): 106–23, 
https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.101. 
34 Mahmudin Bunyamin, “Adam Al-Haraj: A Rukhshah 
Application in the Implementation of Islamic Law in 
Modern Society Life,” Al-Adalah 15, no. 1 (2018): 101–
24. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

272 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Prinsip-prinsip mutu di atas ditegakkan oleh 

Khalifah Umar guna menghadirkan layanan 

bidang hukum yang berkualitas bagi 

masyarakatnya. Umar sangat terkenal akan 

keadilannya, juga perlakuannya yang 

memandang setara semua orang di mata 

hukum. Contoh kasus penegakan keadilan 

dan kesetaraan yang sudah disinggung di 

atas adalah kasus seorang pria Mesir yang 

mengadukan putra gubernur Mesir Amr bin 

Ash kepada Umar bin Khattab. Umar 

menegakkan keadilan dengan menghukum 

putra Amr bin Ash. Dalam riwayat lain 

diceritakan, bahwa suatu ketika Umar 

memerintahkan pegawainya untuk 

menemuinya, kemudian setelah berkumpul, 

Umar dengan tegas mengingatkan bahwa 

dia tidak mengutus para pegawainya untuk 

memandang warna kulit.35   

 

Suatu saat Amr bin Ash melaksanakan sangsi 

meminum khamr bagi Abdurrahaman bin 

Umar bin Khattab ketika ia menjadi gubernur 

Mesir. Pelaksanaan hukuman tersebut 

harusnya di hadapan publik, namun Amr 

menghukumnya dalam rumah. Hal itu 

diketahui Umar, dan memintanya untuk 

tidak membeda-bedakan, siapapun yang 

melakukan pelanggaran harus diperlakukan 

setara. Abdurrahman kemudian dikirim ke 

Madinah atas permintaan Umar, dan 

dihukum secara terang-terangan.36 Ketika 

Gubernur Ghassan, Jabalah, menampar 

seseorang karena dia telah menginjak 

sarungnya dan hal tersebut dilaporkan ke 

Umar, sehingga ia akan dihukum. Di hadapan 

Umar, Jabalah kaget bagaimana bisa dia 

setarakan dengan rakyat biasa, padahal dia 

adalah raja.37 Itulah prinsip keadilan dan 

kesetaraan hukum yang menjadi standar 

mutu Umar bin Khattab. Yang semuanya itu 

 
35 Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin Khattab, 115–16. 
36 Ash-Shallabi, 118–19. 

dilakukan untuk mencapai kemaslahatan 

bersama. 

 

Pada saat musim paceklik, Umar tidak makan 

makanan yang tidak mudah di dapatkan oleh 

semua kaum muslimin. Ketika ada 

penyembelihan unta, mereka memotong-

motong dagingnya dan disajikan kepada 

Umar. Namun dia tidak setuju, bahkan 

mengatakan “Aku adalah seburuk-buruk 

pemimpin jika memakan daging unta itu, 

sementara orang-orang makan tulang 

belulangnya.” Pada musim itu pula, ada dua 

orang budak mencuri seekor unta. Ketika hal 

itu diperkarakan, budak tersebut 

menegaskan bahwa mereka sebenarnya 

tidak bermaksud mencuri kecuali karena 

keadaan darurat. Terhadap situasi itu, Umar 

tidak menjatuhkan hukuman potong tangan 

kepada mereka.38 Apa yang dilakukan Umar 

tersebut menunjukkan bahwa dia  

menegakkan prinsip mutu dalam hukum 

Islam, yaitu tidak memberatkan dan 

memudahkan, terlebih ada situasi khusus 

yang darurat karena musim kemarau yang 

panjang. Sehingga Umar tidak hanya 

berpijak pada teks hukum formal, tetapi 

spirit yang melandasinya yang menjadi 

acuan mutu bidang hukum. 

 

Telah disebutkan bahwa Umar membentuk 

lembaga peradilan. Ketika Umar mulai 

mendelegasikan fungsi yudikatif dalam 

pemerintahannya, apakah Umar membuat 

sistem pengawasan mutu agar orang-orang 

yang ditugaskan senantiasa menghasilkan 

keputusan pengadilan yang memenuhi rasa 

keadilan masyrakat, aparat dan para 

pemangku kepentingan yang berperkara 

hukum, dan apakah umar juga melakukan 

pengendalian pada proses terkait sebelum 

37 Ash-Shallabi, 119–20. 
38 Ash-Shallabi, 331–32. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           273 

para hakim mengambil keputusan yang 

bermutu?  

 

Berbagai riwayat menunjukkan benar Umar 

telah melakukan pengawasan terhadap hasil 

keputusan hakim yang dipercayainya, 

dengan menghidupkan saluran langsung bisa 

bertemu atau bersurat dari yang berperkara 

atau mereka yang mengikuti (proses dan 

hasil) pengadilan langsung ke khalifah. Umar 

juga membuat ketentuan pula agar para 

hakim tidak usah segan-segan untuk 

meninjau kembali keputusan yang ada bila 

dirasa membutuhkannya. Umar juga 

membangun sistem untuk mengendalikan 

proses terkait dibelakang keputusan 

pengadilan yang berkualitas. Hal ini dapat 

diketahui dari: (a) adanya penataan sistem 

rekrutmen hakim, (b) adanya kriteria dan 

seleksi atas berbagai kandidat hakim atas 

dasar kondisi objektif para kandidat 

tersebut. 

Umar memilih dan menetapkan para hakim 

untuk ditempatkan diseluruh wilayah 

kekuasaan Islam, seperti Kuffah, Basrah, 

Syam dan Mesir. Ini membuktikan bahwa 

kepemimpinan Islam pada saat itu 

merupakah refleksi kepribadian Umar yang 

kuat dalam meletakkan dasar-dasar 

manejemen, administrasi pemerintahan dan 

pengaturan otoritas negara.39 

 

Surat-surat penting Umar kepada para 

hakimnya telah menjadi panduan kerja bagi 

para hakim, karena di dalamnya termuat 

undang-undang peradilan Umar yang 

menjadi standar mutu dalam penegakan 

hukum. Surat tersebut memberikan 

gambaran tentang etika seseorang hakim 

dan dasar-dasar peradilan dalam Islam. 

Sebagian ilmuwan sejarah mengatakan, 

 
39 Ash-Shallabi, 422. 

bahwa jika surat tersebut ditulis oleh kepala 

negara sekarang  dimana prinsip-prinsip 

peradilan sedang dikembangkan, kemudian 

dilakukan kajian secara intens oleh para 

mahasiswa diberbagai universitas dan 

perguruan tinggi, maka bisa muncul buku 

dalam jumlah dan kapasitas yang banyak. 

Banyak lagi upaya menetapkan prosedur 

sekaligus pengawasan dilakukan oleh Umar 

guna menjaminmutuan layanan bidang 

hukum . Salah satu dintaranya adalah beliau 

menulis surat kepada hakim Syuraih tentang 

ijtihad yang isinya, “Apabila datang 

kepadamu suatu perkara, maka putuskanlah 

dengan ada dalam kitab Allah. Jika tidak ada 

di wahyu, maka putuskanlah denganapa 

yang telah dilakukan Rasulullah, namun bila 

kamu tidak mendapatkannya pada keduanya 

maka putuskanlah sesuai pendapatmu yang 

terbaik menurutmu.”40  

 

Semua prosedur kerja, pemilihan aparatur 

hukum, sistem penggajian, dan sebagainya 

merupakan suatu usaha sistematis Umar 

untuk menjaga mutu pemerintahannya di 

bidang hukum yang tidak hanya melakukan 

pengendalian proses akhir (keputusan 

hakim) namun proses yang melingkupinya 

juga dijaga mutunya. Sehingga sekalipun 

bukan Umar sendiri yang memutuskan 

semua perkara peradilan setelahnya, namun 

mutu keputusan hukum yang dilakukan para 

aparatur yang ditunjukkan di berbagai 

belahan wilayah memiliki kualitas yang 

nyaris sama dengan keputusan Umar yang 

lebih berpengalaman, memiliki kompetensi 

yang lengkap serta didukung oleh integritas 

sebagai hakim dan khalifah. Dari hasil 

keputusan yang telah ditetapkan para hakim 

ini tidak sedikit masyarakat umum mampu 

40 Ash-Shallabi, 426. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

274 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

memenangkan perkara peradilannya atas 

para pejabat dan pengusaha yang ada.  

 

b. MMT bidang Ekonomi & Kesejahteraan 

Sosial 

Dalam bidang ekonomi dan kesejahteraan 

sosial, Umar juga memiliki prinsip-prinsip 

standar mutu yang menjadi acuan bagi 

seluruh pegawainya dalam memberikan 

layanan publik. Standar mutu tersebut 

mengacu pada nilai-nilai keadilan ekonomi 

dan kemaslahatan. Keadilan ekonomi yang 

dimaksud tidak terbatas pada distribusi hasil, 

tetapi mencakup keadilan akses, proses, 

beban, dan perlindungan sosial. Artinya 

bagaimana sistem ekonomi bisa 

mendistribusikan  kekayaan  secara adil,  dan  

transaksi  yang  setara  antara  individu  dan  

lembaga. Setiap  individu  akan  

mendapatkan haknya sesuai dengan 

kontribusi yang diberikannya, dan pada saat 

yang sama setiap individu juga harus 

terbebaskan dari eksploitasi orang lain. 

Sedangkan prinsip maslahah merupakan 

fondasi utama dalam pemikiran ekonomi 

Islam yang bertujuan untuk mencapai 

kesejahteraan ekonomi yang holistik, 

meliputi aspek material, moral, dan 

spiritual.41  

 

Tujuan dari ekonomi kesejahteraan tersebut 

adalah terpenuhinya kebutuhan dasar 

rakyat, adanya distribusi yang adil, 

kemiskinan yang turun, dan krisis atau 

bencana tertangani. Umar menyadari betul 

bahwa rakyatnya bukan sekedar objek pajak, 

tapi pihak yang harus dilayani dan dilindungi, 

sehingga pemenuhan kebutuhan dasar 

menjadi prioritasnya (pangan, keamanan, 

 
41 Miftahul Janna Ritonga and Mawardi, “Landasan 
Filosofis Pemikiran Ekonomi Syariah: Prinsip Maslahah 
Sebagai Pilar Utama Dalam Mencapai Kesejahteraan 
Ekonomi,” Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal Ekonomi 
Dan Perbankan Syariah 10, no. 204 (2025): 189–200. 

nafkah). Kebijakan ekonominya diambil dan 

diukur dari dampaknya ke rakyat. Dalam 

pengelolaan keuangan negara, Umar tidak 

membiarkan penerimaan negara berjalan 

apa adanya, tetapi membangun berbagai 

sistem, melalui pengelolaan baitul mal dan 

berbagai lembaga keuangan guna mengatur 

dan memastikan agar dana publik tidak 

bocor dan dapat dimanfaatkan secara 

optimal.  

 

Dalam kaitannya dengan dasar-dasar 

kehidupan ekonomi guna menghadirkan 

kesejahteraan sosial, yaitu proses produksi, 

distribusi, dan konsumsi, Umar juga memiliki 

beberapa pandangan yang menjadi prinsip 

mutu dalam pengelolaan dan layanan bidang 

ekonomi dan kesejateraan sosial. Pertama, 

dalam produksi. Produksi mendapat 

perhatian besar dari Khalifah Umar, bahkan 

diriwayatkan Umar menilai kegiatan 

produksi sebagai salah satu bentuk jihad fi 

sabilillah. Umar menghimbau agar kaum 

muslimin memperbaiki ekonomi mereka 

dengan melakukan kegiatan yang produktif. 

Dan Bukan hanya itu, melalui pengelolaan 

keuangan baitul mal, Umar memberikan 

dukungan kepada orang-orang yang sedang 

atau ingin melakukan kegiatan produksi. 42 

Tujuan dari kegiatan produksi tersebut tidak 

lain adalah guna merealisasikan kecukupan 

individu dan keluarganya, agar tidak 

mengandalkan orang lain, sekaligus untuk 

melindungi dan mengembangkan hartanya 

dengan cara-cara yang baik. Muara dari itu 

semua adalah kesejahteraan sosial.  

 

Kedua, distribusi ekonomi. Makna distribusi 

ekonomi di Islam mencakup pengaturan 

42 Jaribah bin Ahmad, Fikih Ekonomi Umar Bin Al-
Khattab, ed. Asmuni Solihan Zamakhsyari and 
Muhammad Ihsan (Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, 
2006), 41–44. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           275 

kepemilikan unsur-unsur produksi dan 

sumber-sumber kekayaan. Tujuan distribusi 

tersebut mencakup pula tujuan dakwah, 

sosial, dan pendidikan, selain untuk  

kebutuhan ekonomi, yaitu: pengembangan 

harta dan pembersihannya, pemberdayaan 

sumber daya manusia, serta realisasi 

kesejahteraan sosial ekonomi. Umar 

memiliki berbagai pandangan agar distribusi 

ekonomi mencapai tujuannya, di antaranya 

dalam hal manajemen kepemilikan. Setelah 

meluasnya wilayah taklukan Islam dan 

penguasaan bumi subur di daerah tersebut, 

Umar menolak membagi tanah-tanah 

tersebut kepada orang-orang yang sudah 

menaklukkannya. Hal tersebut karena 

dilandasi pandangan keadilan distributif 

terhadap tanah-tanah tersebut. Bahwa 

tanah-tanah itu adalah milik semua umat 

Islam, ada hak-hak kaum muslimin pada 

masa itu dan yang akan datang. Umar juga 

menolak tegas kepemilikan lahan yang luas 

dari tanah yang mati, dan melalui 

pemerintahannya menangani tanah yang 

mati itu untuk kemaslahatan. 43 

 

Ketiga, dalam konsumsi. Umar menyadari 

akan keniscayaan konsumsi dan 

memberikan perhatian betul kepada 

masyarakatnya. Umar berupaya untuk 

memenuhi tingkat konsumsi yang layak bagi 

setiap individu rakyatnya. Ketika Umar pergi 

ke Syam, dan mengetahui kondisi sebagian 

orang yang miskin, Umar memerintahkan 

kepada bawahannya agar menetapkan kadar 

makanan yang mencukupi dan diberikan 

kepada mereka tiap bulannya. Beberapa 

kaidah konsumsi yang dipraktekkan Umar 

sekaligus menjadi arahan bagi para 

pegawainya adalah bahwa seorang muslim 

tidak akan mengkonsumsi selain yang halal, 

 
43 Ahmad, 219–25. 
44 Ahmad, 143–58. 

dan menjauhi yang subhat, secara keuantitas 

tidak berlebihan, ada kesesuaian antara 

konsumsi dan pemasukan, serta 

memperhatikan prioritas.44 Dalam hal ini 

Umar menjadi teladan pola konsumsi dalam 

kehidupannya betul-betul menjauhi hal yang 

subhat, dan menegakkan hidup sederhana. 

Ketika musim paceklik, Umar memiliki 

empati tinggi terhadap rakyatnya, Beliau 

hanya makan, makanan yang sama dengan 

rakyatnya. 

 

Prinsip-prinsip tersebut diimplementasikan 

dalam upayanya membangun kesejahteraan 

sosial dan ekonomi masyarakatnya. Umar 

telah mendirikan Lembaga pekerjaan umum 

(Nazharat al-Nafiiah) yang menangani 

masalah pembangunan ekonomi terutama 

fasilitas umum dan sosial seperti gedung-

gedung pemerintahan, irigasi dan rumah 

sakit.45 Sehingga pembangunan kota yang 

dilakukannya berupa dukungan terhadap 

jalan, sarana-sarana transportasi darat dan 

laut, membangun berbagai pelabuhan dan 

kota-kota sebagai pangkalan militer dan 

pusat penyiaran kebudayaan.  

 

Pembangunan yang disebutkan di atas di 

antaranya dilaksanakan di kota Basrah dan 

Kufah. Dalam pembangunan tersebut dipilih 

orang-orang yang kompeten menjadi 

aparatur sipilnya serta ditetapkan prosedur 

kerja yang baku dan terdokumentasi dengan 

baik dan diperkuat dengan sistem 

pengawasan yang ketat. Hal teserbut 

sebagai bagian dari upaya menjamin mutu 

pembangunan ekonomi yang ada di berbagai 

wilayah kekuasaan Islam, yaitu kepuasaan 

masyarakat yang dipimpin, aparatur dan 

para pemangku kepentingan. 

 

45 Haekal, Umar Bin Khattab, 467. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

276 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Begitu besarnya pemasukan yang 

bersumber dari harta rampasan perang, 

pemungutan Jizyah dan pajak perdagangan 

yang lebih reguler, agar tersimpan dengan 

baik dan tidak tergesa-gesa sehingga 

menghasilkan keputusan yang berkualitas 

mengenai pendistribusiannya, maka 

dibentuklah oleh khalifah Umar lembaga 

keuangan dan pemberian tunjangan. Dalam 

lembaga tersebut ditetapkan tujuan, 

prosedur kerja, penunjukkan petugas yang 

kompeten, termasuk sistem pengawasan 

dan disiplin dalam menjalankan 

pengawasan.46 Dalam hal tunjangan 

kesejahteraan kepada para tentara aktif dan 

pesiunan. Umar telah membuat lembaga 

tersendiri, dipilihnya orang yang tepat dan 

ditetapkannya prosedur kerja yang baku dan 

dirumuskan pula sistem pengawasan kenerja 

aparatur terkait. 

 

Di lingkup Kota Madinah, Khalifah Umar juga 

sering melakukan operasi pasar, yang dalam 

kaca mata manajemen adalah melakukan 

pengawasan dan pengendalian mutu secara 

langsung. 

 

Ketika terjadi masa paceklik orang-orang 

Arab dari segala penjuru kota medinah. 

Untuk menangani membludaknya pengungsi 

yang tentu membutuhkan penanganan yang 

rumit, disini umar mendirikan semacam 

badan urusan pengungsi, dan membagi-bagi 

tugasnya kepada pegawai, dimana setiap 

pegawai telah mengetahui tugas yang telah 

diamanahkan kepadanya (tentu setelah di 

lakukan pembekalan) tanpa melalaikan dan 

tidak melampaui pekerjaan lainya yang 

ditugaskan kepada orang lain. Beliau juga 

menentukan para pemimpin di penjuru kota 

untuk untuk melakukan pengawasan, 

 
46 Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin Khattab, 354. 
47 Ash-Shallabi, 354–55. 

ditetapkannya sistem dan prosedur 

pengawasan yang bakunya. Para pejabat 

betul-betul mengawasi, demikian khalifah 

mengawassi kenerja mereka, bahkan tidak 

segan ikut terlibat langsung. Jika sore tiba, 

mereka berkumpul di menghadap Umar 

secara langsung untuk melaporkan kepada 

beliau apa yang telah terjadi dan kemudian 

beliau memeberikan arahan kepada 

mereka.47 

 

Umar memberikan makanan kepada orang 

badui pada saat paceklik tersebut dari 

lumbung tepung yang merupakan salah satu 

lembaga perekonomian pada masa Umar Bin 

Khattab. Umar memberikan pembekalan 

terhadap delegasi yang datang ke madinah, 

baik berupa tepung, buah anggur, kurma dan 

anggur kering. 48 

 

Penataan aparatur yang menangani 

lumbung, penataan fisik lumbung yang 

memadai, prosedur kerja yang rapi dan baku 

serta pemilihan orang yang kompeten 

disertai sistem dan pelaksanaan 

pengawasan kerja yang baik. Hasilnya adalah 

lumbung tepung semakin berkembang 

sehingga mampu memberikan makanan 

puluhan ribu orang yang datang ke madinah 

selama sembilan bulan. 

 

c. MMT Bidang Politik dan Pemerintahan 

Prinsip-prinsip mutu bidang politik dan 

pemerintahan Kekhalifahan Umar dapat 

diidentifikasi dari beberapa hal yaitu: 

pertama, adanya sistem syura dalam 

pemerintahan dan pengambilan 

kebijakannya. Umar melaksanakan sistem 

kepemiminan yang responsif dan partisipatif 

dengan membentuk semacam dewan syura, 

yang bertugas memberikan pendapat dan 

48 Ash-Shallabi, 354–55. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           277 

masukan bagi khalifah. Seringkali Umar 

sebelum mengambil kebijakan meminta 

pendapat anggota syura yang terdiri atas 

sahabat-sahabat utama Nabi, baik dari kaum 

anshar maupun muhajirin. Hal ini guna 

menjaminmutuan setiap kebijakan yang 

dikeluarkan Khalifah, sehingga keputusan 

yang diambil tidak bersifat otoriter.49  

 

Al-Thabari menarasikan cara kerja anggota 

majelis syura di masa Umar, yaitu dengan 

menyeru kepada khalayak umum, 

memanggil rakyat untuk salat berjamaah di 

masjid, setelah salat, anggota majelis akan 

menaiki mimbar dan menyampaikan 

permasalahan yang perlu dibicarakan. Umar 

kerap turun langsung dan menaiki mimbar 

untuk mendengarkan keluhan dan aspirasi 

dari masyarakatnya sekaligus menyelesaikan 

permasalahan bersama dengan prinsip 

musyawarah.50 

Umar juga mendorong para gubernur dan 

panglimanya untuk senantiasa 

bermusyawarah dalam pengambilan 

keputusan. Ketika ia mengutus Abu Ubaid 

Ats Tsaqafi untuk memerangi Persia, Umar 

berpesan agar mendengarkan para sahabat 

nabi dan bermusyawarah dengan mereka. 

Demikian pula pesannya kepada Saad bin Abi 

Waqash, Utbah bin Ghazwan, dan 

sebagainya.51 Sehingga prinsip musyawarah 

atau syura menjadi standar mutu dalam 

pengelolaan bidang politik dan 

pemerintahannya. 

 

Kedua, pembagian kewenangan dan 

pembentukan kelembagaan. Dalam uraian 

sebelumnya, telah dijelaskan bahwa Umar 

melakukan pembagian kewenangan, 

 
49 Ardian Rizky et al., “Reformasi Dan Dinamika Hukum 
Islam Pada Masa Pemerintahan Umar Bin Khattab,” Al 
Mikraj: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 6, no. 1 
(2025): 353–67, 
https://doi.org/10.37680/almikraj.v6i1.7800. 

khususnya dalam bidang hukum dengan 

menunjuk hakim yang kompeten untuk 

memberikan layanan hukum yang bermutu 

bagi publik. Umar juga membentuk berbagai 

kelembagaan guna optimalisasi layanan 

pemerintahannya. Selain dalam bidang 

peradilan, juga kelembagaan keuangan dan 

pekerjaan umum.   

 

Berbagai sumber pemasukan yang 

meningkat drastis pada masa 

kekhalifahannya, mulai dari zakat, jizyah, 

kharaj, usyur, serta fai dan ghanimah 

memerlukan pengelolaan administratif yang 

memadai guna menghasilkan layanan mutu 

yang sejalan dengan prinsip mutu ekonomi 

dan kesejahteraan sosial. Baitulmal yang 

sudah ada, dikembangkan Umar menjadi 

lembaga/tempat pemyimpanan pendapatan 

negara serta tempat darinya belanja semua 

pengeluaran untuk kepentingan publik. 

Diwan yang dibentuk Umar, menjadi 

tempat/lembaga pencatatan untuk 

tunjangan yang diberikan kepada para 

tentara demi menjaga hak-hak mereka. Yang 

demikian tidak hanya di pusat 

pemerinatahannya, tetapi di berbagai 

daerah Umar juga memerintahkan 

pembentukan diwan-diwan tersebut.52 

 

Dengan adanya lembaga yang fokus 

terhadap beragam aktivitas pencatatatan 

atau pendokumentasian dan penyimpanan 

dokumentasi kegiatan pemerintahan, 

penempatan personel yang tepat pada pos 

lembaga sekretariat negara, prosedur kerja 

yang baku, serta sarana fisik tempat 

penyimpanan arsip yang memadai dan 

berkualitas. Semua itu akan memberikan 

50 Musthafa Murad, Kisah Hidup Umar Ibn Khattab 
(Jakarta: Zaman, 2007), 171–73. 
51 Ash-Shallabi, Biografi Umar Bin Khattab, 110–11. 
52 Ash-Shallabi, 304–7. 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

278 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

jaminan mutu produk administrasi negara 

yang baik dan memuaskan. 

 

Luasnya wilayah tidak memungkinkan 

Khalifah Umar untuk memberikan pelayanan 

kepada semua rakyatnya secara tersentral. 

Untuk itu dia membagi kewenangannya 

dengan menunjuk gubernur yang menjadi 

perwakilannya untuk memberikan layanan 

yang bermutu bagi masyarakat. Ash-Shallabi 

menyebut pembagian wilayah yang dipimpin 

lembaga gubernuran pada masa Umar 

adalah sebagai berikut: Mekkah, Madinah, 

Thaif, Yaman, Bahrain, Wilayah Mesir, 

Wilayah Syam, Basrah, Kufah, Madain, 

Wilayah Irak dan Persia; Wilayah Azerbaijan. 

Selain itu ada wilayah-wilayah otonom, 

seperti Mosul, Halwan, Kaskar.53  

 

Ketiga, pemilihan pejabat. Dalam pemilihan 

pejabat-pejabatnya, Khalifah Umar memiliki 

standar mutu yang menjadi acuan 

pemilihannya. Seperti dalam pemilihan 

Gubernur, Umar tidak memilih seseorang 

kecuali jika mempunyai kemampuan dan 

amanah, serta memiliki etos kerja yang lebih 

baik dari pada yang lain. Umar selalu 

melakukan pengamatan dan bekerja keras 

dalam memilih pejabat gubernurnya. 

Beberapa prinsip standar mutu yang menjadi 

acuannya adalah: (1) kuat dan amanah; (2) 

memiliki ilmu kepemimpinan; (3) cerdas 

dalam bekerja; (4) memhami karakteristik 

penduduk; (5) bersikap menyayangi dan 

lemah lembut terhadap rakyatnya. Umar 

tidak akan memilih keluarganya sendiri 

menjadi pejabat gubernur. Ia juga tidak akan 

memilih orang yang berambisi, melarang 

pejabatanya terlibat perdagangan, bahkan 

melakukan pendataan kekayaan calon 

pegawainya. Sungguhpun begitu, Umar 

 
53 Ash-Shallabi, 349–61. 
54 Ash-Shallabi, 362–65. 

dalam menetapkan pegawai gubernurnya 

juga bermusywarah dengan sahabat 

senior.54 

 

Dalam pemilihan pejabat hakim, Khalifah 

Umar memiliki kriteria yang menjadi acuan 

mutunya, yang selaras dengan sifat-sifat 

yang harus dimiliki hakim, yaitu: (1) 

menguasai hukum-hukum syariat; (2) tidak 

mengharapkan balasan dari manusia; (3) 

memiliki kecerdasan tinggi; (4) bersikap 

tegas tapi tidak kasar, lembut tapi tidak 

lemah; (5) memiliki karakter yang kuat. 

Selain itu Umar juga menyarankan agar 

pegawai kehakiman hendaknya dair orang-

orang kaya dan bangsawan, sebab mereka 

tidak berhasrat terhadap harta dan tidak 

mengkhawatirkan ancaman dan teror dari 

manusia.55 Demikian pula SDM yang dipilih 

sebagai pejabat Baitulmal dan Diwan, Umar 

memiliki kriteria agar pelaksanaan layanan 

dalam penyaluran dana dari Baitulmal 

maupun pemberian tunjangan dapat 

terlaksana dengan baik. 

 

Keempat, pengawasan pejabat. Umar tidak 

merasa cukup denganmengangkat 

pejabatnya yang dipandang memenuhi 

kualifikasi, namun juga melakukan 

pengawasan kepada mereka. Hal ini 

menegaskan bagaimana mutu dilaksanakan, 

dikontrol, dan dikendalikan agar tercipta 

perbaikan berkelanjutan. Terhadap para 

gubernurnya, Umar bahkan memiliki moto, 

“lebih baik bagiku memecat satu gubernur 

setiap hari, dari pada membiarkan gubernur 

yang zhalim sesaat dalam satu hari.” 

Dikatakan bahwa untuk hal itu, Umar 

memiliki dinas rahasia yang selalu 

berhubungan dengannya untuk mengawasi 

keadaan gubernur dan rakyatnya.56 

55 Ash-Shallabi, 321–22. 
56 Ash-Shallabi, 382–83. 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           279 

 

Adapun cara-cara Umar dalam melakukan 

pengawasan di antaranya: (1) menyuruh 

gubernur untuk memasuki Madinah pada 

siang hari, hal ini dimaksudkan agar apa yang 

dia bawa itu jelas sehingga memudahkan 

pemeriksaan; (2) meminta utusan dari 

gubernur-gubernurnya agar dapat 

mengetahui keadaan daerah dan seberapa 

besar kharaj yang dibebankan kepada 

mereka; (3) melalui surat menyurat; (4) 

Umar mengangkat petugas pengawas umum 

para gubernur; (5) memanfaatkan 

momentum musim haji untuk laporan para 

gubernur atau pengawasnya; (6) melakukan 

inspeksi ke daerah.57 

 

Dari serangkaian penjelasan di atas, apabila 

dianalisis lebih lanjut maka dapat ditemukan 

bagaimana prinsip-prinsip MMT 

dilsakanakan pada berbagai bidang 

organisasi pemerintahan Umar bin Khattab. 

Umar memperhatikan betul keadaan 

masyarakatnya, khususnya umat Islam yang 

menjadi “pelanggan” utamanya. Bagaimana 

keinginannya untuk bisa mensejahterakan 

masyarakatnya, bahwa semua umat Islam 

berhak atas harta Baitulmal. Sekalipun 

demikian masyarakat di luar Islam juga 

diperhatikannya, agar mereka diperlakukan 

secara adil, tidak dizhalimi. Umar memiliki 

obsesi yang kuat terhadap mutu, artinya 

Umar mengusahakan agar setiap bidang 

kerja organisasinya benar-benar memiliki 

standar yang menjadi acuan layanan mutu 

terhadap publik. Dalam penegakan hukum, 

keadilan ekonomi, kesejhateraan sosial, 

termasuk kepada para pejabatnya, dipilih 

mereka yang berkualitas secara keimanan, 

moralitas, dan kompetensi. Jika ada yang 

melanggar sedikit, Umar tidak ragu untuk 

 
57 Ash-Shallabi, 383–85. 

memecatnya. Perhatian terhadap mutu 

pejabat benar-benar diperhatikan, karena 

bagi Umar, para pejabat itulah yang menjadi 

kepanjangan tangan dari visi pembangunan 

masyarakat. 

 

Dalam pemecahan-pemecahan masalah 

bidang hukum, ekonomi, maupun politik, 

Umar senantiasa mengedepankan 

pendekatan ilmiah/rasional. Di atas sudah 

dicontohkan beberapa kasus hukum, Umar 

dengan ijtihadnya mampu memberikan 

solusi dan melakukan pengembangan-

pengembangan pemecahan masalah baru di 

zamannya. Hal ini didukung dengan 

kemampuan Umar yang tinggi dalam analisa 

rasional. Umar menyadari bahwa organisasi 

yang dibangunnya bukanlah sementara, 

tetapi memiliki komitmen jangka panjang. 

Dan perhatiannya terhadap masa depan 

umat  sangat terlihat, manakala dia 

memecahkan masalah pembagian tanah di 

Irak dan Syiria, dengan pertimbangan jangka 

panjang, Umar mengambil keputusan bahwa 

tanah-tanah tersebut tidak dibagi kepada 

pasukan.  

 

Dalam upayanya memberikan layanan mutu 

yang prima kepada masyarakatnya, Umar 

memilih pegawai-pegawai dengan standar 

mutu yang dia tetapkan. Merekalah yang 

menjadi kepanjangan tangan Khalifah di 

daerah. Disinilah Umar membangun 

kerjasama tim, memberikan mereka 

pengarahan, pendidikan, bahkan pelatihan 

secara langsung maupun tidak langsung 

kepada para pegawainya agar dapat 

menjalankan tugasnya dengan baik. Umar 

juga memberikan otonomi dan kebebasan 

kepada mereka secara terkendali untuk 

bersama-sama memberikan layanan kepada 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

280 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

umat sesuai standar mutu yang diharapkan, 

sehingga ada kesatuan tujuan dalam gerak 

pengelolaan organisasinya sebagai 

pengemban misi dakwah dan pembangunan 

masyarakat. Umar juga melakukan evaluasi 

dan pengendalian kepada para pejabatnya. 

Umar sangat berhati-hati, sehingga ketika ada 

laporan kekeliruan atau aduan dari rakyat 

terhadap pegawainya, maka Umar akan segera 

mengevaluasi dan memperbaiki, serta 

mengganti pejabatnya. Semuanya itu 

dilakukan agar dapat menghasilkan perbaikan 

sistem layanan yang terus menerus sejalan 

dengan prinsip manajemen mutu terpadu. 

 

 

Simpulan  
Secara prinsip, pengelolaan kelembagaan 

organisasi Kekhalifahan masa Umar bin 

Khattab sejalan dengan karakteristik 

manajemen mutu terpadu. Namun terdapat 

temuan khas Islam dalam pelaksanaan 

manajemen mutu terpadu pada studi kasus 

pemerintahan khalifah Umar Bin Khattab. 

Islam mendorong penegakan etos kerja 

pemerintahan yang baik, tidak hanya 

mengandalkan figuritas dan kehadiran 

pemimpin langsung, melainkan perlu 

dilembagakan sebagai sistem untuk 

memastikan pelayanan pemerintahan yang 

baik.  

 

Islam tidak hanya mengandalkan 

pengendalian mutu hanya dari segi 

sistem/regulasi, namun juga memikirkan 

moralitas dari aparatur yang ditunjuk untuk 

menjalankan lembaga yang ada. Oleh karena 

itu sejak semula, Umar dalam pemilihan 

pejabat menekankan aspek moralitas 

pejabatnya. Islam tidak hanya 

mengandalkan sistem/regulasi yang 

memaksa, namun juga spirit dan moral mutu 

Islam yang mampu menciptakan kultur mutu 

pada masyarakat. Dengan kultur mutu yang 

terbentuk, semua komponen tidak mudah 

menyimpang di wilayah abu-abu, apalagi 

memanfaatkan aturan yang baik untuk 

kepentingan pribadi atau permufakatan 

jahat.  

 

Manajemen mutu terpadu yang 

dikembangkan masyarakat Barat kuat pada 

segi “hukum positif” mutu. Sementara 

manajemen mutu dalam organisasi Islam 

sebagaimana yang dipraktikkan Umar bin 

Khatatb tidak hanya segi hukum possitif 

namun juga kuat pada aspek motif atau niat,  

dan moralitas mutu, yang dibentuk dari spirit 

Islam yang dilembagakan dalam kultur lewat 

keteladanan pemimpinnya. 

 

Dengan demikian penting bagi para pelaku 

lembaga dakwah atau sosial dewasa ini 

untuk menerapkan prinsip-prinsip 

manajemen mutu terpadu yang dilandasi 

semangat moralitas mutu dalam ajaran 

Islam. Penerapan manajemen mutu 

kelembagaan pada masa pemerintahan 

Umar bin Khattab adalah pelajaran penting, 

betapa umat Islam perlu memerhatikan 

aspek mutu guna keberlangsungan dan 

kemajuan organisasi secara terus menerus. 

 

 

 

 

 



Manajemen Mutu Lembaga Dakwah Islam: 
Studi Masa Kekhalifahan Umar Bin Khattab 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           281 

Bibliografi  
Ahmad, Jaribah bin. Fikih Ekonomi Umar Bin Al-Khattab. Edited by Asmuni Solihan Zamakhsyari 

and Muhammad Ihsan. Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, 2006. 
Aimah, Siti. “Manajemen Mutu Terpadu Di Pesantren.” Jurnal Lisan Al-Hal 15, no. 2 (2021): 195–

226. 
Aini, Anisah Nur, and Mukhammad Dimas Wahudi. “Emotional Quotient Leadership Umar Bin 

Khattab Dalam Situasi Krisis.” Tanzhim: Jurnal Dakwah Terporgram 3, no. 2 (2025): 267–
88. https://doi.org/10.55372/tanzhim.v3i2.54. 

Apriliansyah, Andrea Hilamawan. “Manajemen Mutu Terpadu Lembaga Dakwah (Studi Kasus 
Manajemen Mutu ISO 9001:2008 Pada Yayasan Nurul Hayat Surabaya).” UIN Sunan Ampel 
Surabaya, 2017. 

Ash-Shallabi, Ali Muhammad. Biografi Umar Bin Khattab. Solo: Beirut Publishing, 2014. 
Bunyamin, Mahmudin. “Adam Al-Haraj: A Rukhshah Application in the Implementation of 

Islamic Law in Modern Society Life.” Al-Adalah 15, no. 1 (2018): 101–24. 
Fauzan, Muhammad. “Kebijakan Fiskal Dalam Perekonomian Islam Di Masa Umar Bin Khattab.” 

Human Falah 4, no. 1 (2017): 52–71. http://ejournal.uin-
suka.ac.id/syariah/azzarqa/article/view/1316%0Ahttp://ejournal.uin-
suka.ac.id/syariah/azzarqa/article/download/1316/1137. 

Fauzi, Muchamad. “Implementation of Total Quality Management in Creating Competitive 
Advantage.” Journal of Gigital Marketing and Halal Industry 3, no. 2 (2021): 179–95. 

Fisari, Dinda Harum, Rikha Amelia, and Mohamad Djasuli. “Implementasi Prinsip Kesetaraan 
Pada Masa Kepemimpinan Umar Bin Khattab.” Jurnal Ekonomika Dan Bisnis (JEBS) 2, no. 3 
(November 30, 2022): 686–95. https://doi.org/10.47233/jebs.v2i3.255. 

Gaspersz, Vincent. Total Quality Management. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2014. 
———. Total Quality Management Untuk Praktisi Bisnis Dan Industri. Jakarta: Vinchristo 

Publication, 2011. 
Haekal, Muhammad Husein. Umar Bin Khattab. Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 2009. 
Harefa, Fadhil Khalid. “Analisis Manajemen Mutu Pendidikan Islam Untuk Mengembangkan 

Kesadaran Moderasi Beragama Masyarakat Pegunungan (Studi Di Pondok Pesantren 
Masyarakat Merapi Merbabu Sawangan Magelang).” Universita Muhammadiyah Malang, 
2025. 

Khamidiyah, Lailun Nurul, Ahmad Syafi’i SJ, Diyan Putri Ayu, Anif Maftuhin, Tantin Puspitarini, 
and Sosial Ekonomi. “Kebijakan Ekonomi Khalifah Umar Ibn Khatab.” Indonesian Journal of 
Islamic Economics and Finance 1, no. 1 (2021): 15–36. 
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/jief/article/view/878/480. 

Mahmud, Raudah, and Sudiyarti. “Pola Kepemimpinan Sayyidina Umar Bin Khattab Dalam 
Mewujudkan Kesejahteraan Masyarakat.” Prediksi Jurnal Administrasi & Kebijakan 22, no. 
1 (2023): 87–92. 

Miles, M.B., and A.M. Huberman. Analisis Data Kualitatif. Edited by Rohidi and Tjetjep Rohendi. 
Jakarta: UI Press, 1992. 

Murad, Musthafa. Kisah Hidup Umar Ibn Khattab. Jakarta: Zaman, 2007. 
Nasution, M. Nur. Manajemen Mutu Terpadu (Total Quality Management). Bogor: Ghalia 

Indonesia, 2005. 
Nasution, Muhammad Hasan, Faisar Ananda, and Nurasiyah. “Justice in the Maqashid Aproach 

Al-Syari’ah.” Al-Usrah: Jurnal Al-Ahwal As Syakhsiyah 12, no. 01 (2025): 1–20. 
Nazaruddin, Nirwan, and Farhan Kamilullah. “Maqashid As-Syariah Terhadap Hukum Islam 

Menurut Imam As-Syatibi Dalam Al-Muwafaqat.” Jurnal Asy-Syukriyyah 21, no. 1 (2020): 
106–23. https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.101. 

Ningrum, Ulfia. “Umar Bin Khattab: A Transformative Leader.” Falasifa : Jurnal Studi Keislaman 



Ahmad Hidayat 
Dedy Pradesa 

282 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

16, no. 01 (2025). 
Pradesa, Dedy. “Pengambilan Keputusan Khalifah Umar Bin Khattab Dalam Pemberian 

Tunjangan Wajib.” Tanzhim: Jurnal Dakwah Terporgram 2, no. 1 (2024): 71–94. 
https://doi.org/10.55372/tanzhim.v2i1. 

Putra, Nanda Herijal. “Administrasi Publik Dalam Perspektif Islam : Kajian Pada Sistem 
Pemerintahan Umar Bin Khattab.” Politica: Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam 
VIII, no. 2 (2021): 17–24. 

Rifky, Sehan, Masduki Duryat, and Savitri Tungga Saddami. “Manajemen Kepemimpinan 
Kebijakan Politik Umar Bin Khattab.” Jurnal Keislaman 6, no. 2 (2023): 311–25. 

Ritonga, Miftahul Janna, and Mawardi. “Landasan Filosofis Pemikiran Ekonomi Syariah: Prinsip 
Maslahah Sebagai Pilar Utama Dalam Mencapai Kesejahteraan Ekonomi.” Jurnal Masharif 
Al-Syariah: Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah 10, no. 204 (2025): 189–200. 

Rizky, Ardian, M Asep Rahmatullah, Ahmad Mubarok, Sanin Sudrajat, and Rachmatullah Jundi. 
“Reformasi Dan Dinamika Hukum Islam Pada Masa Pemerintahan Umar Bin Khattab.” Al 
Mikraj: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 6, no. 1 (2025): 353–67. 
https://doi.org/10.37680/almikraj.v6i1.7800. 

Rizqi, M Shobahur. “Servant Leaders: Umar Bin Khattab (13-23 H/634- 644 M).” Al-Turas XXII, 
no. 1 (2016): 127–44. 

Rosyidi, Moh Hasyim. “Kepemimpinan Profetik Umar Bin Khattab Dan Umar Bin Abdul Aziz.” 
Jurnal Ummul Qura Vol X, no. 2 (2017): 19–31. 

Rufianto, Eric Dwi. “Kepemimpinan Sosial Di Masa Krisis: Keteladanan Umar Bin Khattab Dalam 
Menghadapi Tahun Ramadah 18H.” Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 7, no. 
1 (2025): 51–72. 

Sehan Rifky, Masduki Duryat, and savitri Tungga Saddami. “Kebijakan Politik Kepemimpinan 
Umar Bin Khattab.” Jurnal Keislaman 6, no. 2 (2023): 311–25. 
https://doi.org/10.54298/jk.v6i2.3897. 

Sinaga, Simontaro Halenzky, Rafie Zuhairi Ahmad, Muhammad Sultan Ulil Albab, Abimanyu Valdi 
Al Ghazali Setiawan, and Na’il Febrian Achmad. “The Principle of Justice and Equality in the 
Perspective of Islamic Law on the Modern Concept of Human Rights.” Muhadarah: Journal 
of Islamic Studies 01, no. 1 (2026): 7–14. 

Sofian, Amrin, Asmal May, and Zamsiswaya. “Pelayanan Publik Dalam Kepemimpinan Profetik 
Oleh Umar Bin Khattab.” Jurnal An-Nur 11, no. 1 (2022): 10–19. 

Tarmizi, and Margono Mitrohardjono. “Implementasi Manajemen Mutu Di Pesantren Tahfizh 
Daarul Qur’an.” Jurnal Tahdzibi 5, no. 2 (2020): 81–104. 
https://doi.org/10.24853/tahdzibi.5.2.81-104. 

Tjiptono, Fandy, and Anastasia Diana. Total Quality Management - Edisi Revisi. Yogyakarta: 
Penerbit Andi, 2000. 

 


