
 
 
 
 
 
 
 

  Vol. 7 No.2 Desember 2025           217 
 

 

DOI Artikel: 10.55372/inteleksiajpid.v7i2.401  I  Hal. 217-236 

Vol. 7 No. 2 Desember 2025 

http://inteleksia.stidalhadid.ac.id  I  p-ISSN 2686-1178  I  e-ISSN 2686-3367 

Article Licensed Under  
Creative Commons Attribution-ShareAlike 
4.0 International   

TRANSFORMASI DAKWAH DIGITAL MELALUI 

KECERDASAN BUATAN:  

SEBUAH KAJIAN LITERATUR  

 
      Salsabyla Nuril Ula          Abdul Muhid 
UIN Sunan Ampel, Surabaya             UIN Sunan Ampel, Surabaya 

                  salsabylanurilula@gmail.com        abdulmuhid@uinsa.ac.id  
 

 

 
Abstrak: Perkembangan kecerdasan buatan (Artificial Intelligence [AI]) membawa 
perubahan signifikan dalam praktik dakwah digital, terutama dalam cara pesan 
keagamaan dikonstruksi, dipersonalisasi, dan didistribusikan. Studi ini menganalisis 
bagaimana AI memengaruhi komunikasi dakwah, strategi penyampaian pesan, 
serta implikasi etis dan spiritual yang menyertainya. Metode yang digunakan adalah 
literature review dengan analisis komparatif, tematik, dan sintesis dari publikasi lima 
tahun terakhir yang relevan dengan kajian dakwah digital dan teknologi AI. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa AI berpotensi mendorong interaktivitas dan 
personalisasi dakwah berbasis data, meningkatkan efisiensi perencanaan dan 
jangkauan pesan, serta membuka ruang kolaborasi baru antara dai dan sistem 
algoritmik. Studi ini turut menemukan bahwa teknologi ini menghadirkan tantangan 
serius, seperti bias algoritmik, potensi dehumanisasi interaksi spiritual, serta 
pergeseran otoritas keagamaan menuju mekanisme rekomendasi digital. Studi ini 
menegaskan bahwa transformasi dakwah digital melalui pemanfaatan AI harus 
ditempatkan dalam kerangka etika komunikasi Islam agar tetap menjaga 
otentisitas, kemanusiaan, dan kedalaman spiritual pesan dakwah. 
Kata kunci: Dakwah Digital, Kecerdasan Buatan, Komunikasi Islam, Etika Digital.  
 
 
Abstract: DIGITAL DA'WAH TRANSFORMATION THROUGH ARTIFICIAL 
INTELLIGENCE: A LITERATURE REVIEW.  The rapid advancement of Artificial 
Intelligence (AI) has significantly reshaped digital da'wah practices, particularly in 
how religious messages are constructed, personalized, and disseminated. This study 
examines the influence of AI on Islamic communication, message delivery strategies, 
and the emerging ethical and spiritual implications. Employing a literature review, 
the analysis integrates comparative, thematic, and integrative literature approaches 
using relevant scholarly publications from the last five years. The findings indicate 
that AI enhances interactivity and data-driven personalization in da'wah, increases 
the efficiency of content planning and distribution, and introduces new forms of 
collaboration between preachers and algorithmic systems. However, these 
technological advancements also present challenges, including algorithmic bias, the 
risk of spiritual dehumanization, and a shifting landscape of religious authority 
shaped by digital recommendation mechanisms. This study concludes that the 
integration of AI in digital da'wah must be guided by Islamic communication ethics 
to preserve the authenticity, humanity, and spiritual depth of religious messages. 
Keywords: Digital Dakwah, Artificial Intelligence, Islamic Communication, Digital 
Ethics. 
 

 

  

https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/10780
http://inteleksia.stidalhadid.ac.id/index.php/inteleksia
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:salsabylanurilula@gmail.com
mailto:abdulmuhid@uinsa.ac.id


Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

218 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Pendahuluan 
Perkembangan teknologi digital telah 

membawa perubahan mendasar dalam cara  

manusia berinteraksi, bekerja, dan 

berkomunikasi.1 Di era yang semakin 

terkoneksi ini, kecepatan dan kemudahan 

akses informasi menjadi ciri khas masyarakat 

modern yang tak lagi hanya memanfaatkan 

media tradisional tetapi juga platform 

digital, perangkat cerdas, dan layanan 

berbasis jaringan.2 Munculnya berbagai 

bentuk komunikasi berbasis data dan 

algoritma menandai pergeseran besar dari 

komunikasi interpersonal ke komunikasi 

yang lebih otomatis, prediktif, dan 

dipersonalisasi. Kondisi ini melahirkan 

ekosistem sosial baru yang disebut 

masyarakat digital (digital society), di mana 

manusia berinteraksi tidak hanya melalui 

simbol linguistik, tetapi juga melalui sistem 

yang dimediasi oleh teknologi cerdas.  

 

Transformasi digital tersebut tidak hanya 

terbatas pada sektor ekonomi atau sosial 

tetapi juga merambah ke dalam aspek-aspek 

kehidupan spiritual, termasuk aktivitas 

komunikasi keagamaan. Dalam konteks 

Islam, dakwah sebagai upaya penyampaian 

pesan dan ajaran Islam secara historis selalu 

beradaptasi dengan medium komunikasi 

yang tersedia. Kini, setelah sukses 

bertransformasi dari mimbar tradisional ke 

platform digital seperti media sosial dan 

podcast, dakwah memasuki fase adaptasi 

teknologi berikutnya.3 Fenomena ini 

 
1 Ioana Adela Curta, “The Impact of Digital 
Transformations of Communication in the Digital Age,” 
SAECULUM 54 (2022): 162. 
2 Wahdini Ramadhanti Sinaga, Kinkin Yuliaty Subarsa 
Putri, dan Wiratri Anindhita, “Digital Communications 
and Culture: Navigating Challenges in Education and 
Business,” Journal of Media, Culture and 
Communication 4, no. 6 (2024): 22. 

menunjukkan bahwa dakwah bukanlah 

praktik yang statis, melainkan proses 

komunikatif yang senantiasa menyesuaikan 

diri dengan dinamika teknologi dan 

kebutuhan zaman. 

 

Fase terbaru dari transformasi ini ditandai 

dengan munculnya kecerdasan buatan 

(artificial intelligence) sebagai medium dan 

alat bantu yang revolusioner. Kecerdasan 

buatan kini berperan dalam berbagai bidang, 

mulai dari industri kreatif hingga pendidikan, 

bahkan dalam penyebaran pesan 

keagamaan.4 Dalam konteks dakwah, AI 

hadir melalui fitur-fitur seperti chatbot 

berbasis bahasa, personalisasi algoritma 

konten, hingga analisis data audiens yang 

canggih yang memiliki potensi untuk 

mengoptimalkan efektivitas dan jangkauan 

pesan dakwah. Alih-alih hanya menjadi 

saluran, AI kini menawarkan kapasitas untuk 

mengubah cara pesan dakwah diproduksi, 

didistribusikan, dan dikonsumsi oleh 

khalayak global. Pergeseran mendasar dari 

dakwah konvensional ke dakwah digital yang 

diperkuat AI inilah yang menjadi fokus 

utama dalam kajian ini.5 

 

Perubahan ini mendorong munculnya 

konsep baru dalam komunikasi Islam, yakni 

dakwah berbasis kecerdasan buatan. 

Dakwah tidak lagi bergantung sepenuhnya 

pada interaksi manusia, tetapi juga pada 

sistem algoritmik yang mampu meniru, 

bahkan dalam beberapa hal menggantikan, 

3 J Smith, The Digital Pulpit: Islam, Media, and Identity 
in the 21st Century (Springer, 2024). 
4 Struat Russell dan Peter Norvig, Artificial Intelligence: 
A Modern Approach (Harlow: Pearson Education, 
2021). 
5 M Ali dan Sulaiman, “AI and the Future of Islamic 
Preaching: A Communication Perspective,” 
International Journal of Islamic Studies and Technology 
5, no. 2 (2023): 88. 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           219 

peran komunikator manusia.6 Fenomena ini 

mengundang pertanyaan mendalam 

mengenai batas-batas otentisitas pesan 

dakwah, validitas sumber pengetahuan 

agama, dan sejauh mana teknologi dapat 

merepresentasikan nilai-nilai spiritual secara 

benar. Dengan kata lain, kehadiran AI tidak 

hanya memperluas sarana dakwah, tetapi 

juga memunculkan tantangan epistemologis 

dan etis bagi komunikasi keagamaan di era 

digital. 

 

Meskipun pemanfaatan teknologi digital 

dalam dakwah sudah menjadi praktik 

umum, kajian yang secara khusus 

mengintegrasikan AI dalam perspektif 

komunikasi dakwah masih tergolong minim 

dan sporadis. Literatur yang ada cenderung 

berfokus pada media digital secara umum 

atau isu etika AI tanpa melihat implikasinya 

terhadap struktur komunikasi dakwah dan 

relasi antara dai, pesan, serta audiens.7 Oleh 

karena itu, terdapat urgensi akademik yang 

kuat untuk mengisi kekosongan literatur ini 

dengan menyajikan tinjauan komprehensif 

yang memetakan hubungan konseptual 

antara AI dan dakwah digital dari perspektif 

komunikasi Islam. 

 

Berdasarkan latar belakang dan urgensi 

tersebut, penelitian literatur ini 

merumuskan satu masalah pokok yakni 

bagaimana transformasi dakwah digital 

dipengaruhi oleh kecerdasan buatan 

menurut literatur yang ada. Untuk 

menjawab masalah tersebut, artikel ini 

memiliki tiga tujuan utama yang akan 

dicapai melalui kajian literatur. Pertama, 

untuk mengkaji konsep transformasi 

 
6 Ali dan Sulaiman, “AI and the Future of Islamic 
Preaching: A Communication Perspective.” 
7 R Rahman dan D. A. Kurnia, “Digital Da’wah and 
Technological Disruption: Rethinking the Role of 

dakwah digital dari sudut pandang 

komunikasi Islam dan teknologi. Kedua, 

untuk menganalisis peran konkret 

kecerdasan buatan, termasuk aplikasi dan 

dampaknya dalam konteks komunikasi 

dakwah.  Ketiga, untuk memetakan peluang 

dan tantangan etika yang muncul dari 

penggunaan AI, terutama terkait validitas 

ajaran, akuntabilitas penyampai pesan, dan 

potensi bias algoritma dalam dakwah digital. 

Diharapkan, studi ini akan memberikan 

kontribusi teoritis yang signifikan bagi 

pengembangan ilmu komunikasi Islam, 

khususnya dalam menghadapi disrupsi 

teknologi di masa depan. 

 

 

Metode 
Kajian ini menggunakan pendekatan pustaka 

(literature review) yang berfokus pada 

analisis mendalam terhadap literatur-

literatur kunci terkait transformasi dakwah 

digital melalui kecerdasan buatan. Kajian 

pustaka dipilih karena tujuan penelitian ini 

bukan untuk mengumpulkan data lapangan, 

melainkan untuk menelaah, 

membandingkan, dan mensintesis berbagai 

literatur yang relevan.  Melalui pendekatan 

ini, kajian ini dapat membangun kerangka 

konseptual yang komprehensif, memetakan 

tren dan kesenjangan penelitian, serta 

menghasilkan pemahaman mendalam 

mengenai integrasi AI dalam praktik dakwah 

digital, khususnya dari literatur publikasi 

lima tahun terakhir.8 

 

Data utama dalam penelitian dikumpulkan 

dari sumber pustaka yang bereputasi dan 

Artificial Intelligence,” Journal of Islamic 
Communication and Media 6, no. 1 (2024): 54. 
8 Mathew Azarian dkk., “Do We Perform Systematic 
Literature Review Right? A Scientific Mapping and 
Methodological Assessment,” Logistics 7, no. 4 (2023). 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

220 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

kredibel. Sumber data tersebut mencakup 

artikel jurnal ilmiah yang dipublikasikan di 

jurnal-jurnal bereputasi (terindeks Scopus, 

Web of Science, atau SINTA tier tinggi) yang 

membahas topik Dakwah Digital, 

Komunikasi Islam, AI dalam Keagamaan, dan 

Computational Linguistics. Buku dan bab 

buku yang merupakan publikasi akademik 

yang menjadi rujukan utama dalam bidang 

Komunikasi Islam, Filsafat Teknologi, dan 

Teologi Digital. Prosiding konferensi 

terutama dari konferensi internasional yang 

fokus pada digital humanities dan studi 

Islam kontemporer, dan laporan penelitian 

dari lembaga riset terkemuka yang 

menyajikan data empiris terkait perilaku 

pengguna media digital dan adopsi AI di 

komunitas Muslim. Kriteria pemilihan 

sumber didasarkan pada relevansi topik, 

kebaruan gagasan, dan kredibilitas penerbit, 

baik dari lingkup nasional maupun 

internasional. 

 

Data yang telah dikumpulkan dari berbagai 

sumber tersebut kemudian dianalisis 

menggunakan tiga pendekatan utama, yaitu 

analisis komparatif, analisis tematik, dan 

sintesis literatur. Pertama, analisis 

komparatif, digunakan untuk 

membandingkan temuan dari berbagai 

literatur dengan tujuan mengidentifikasi 

kesamaan, perbedaan, serta pola-pola yang 

muncul dalam pandangan para ulama, 

praktisi, dan akademisi mengenai penerapan 

kecerdasan buatan dalam dakwah digital.9 

Melalui pendekatan ini, studi literatur ini 

dapat menemukan area konsensus maupun 

kesenjangan (gap) dalam literatur yang ada. 

 
9 Snyder Hannah, “Literature Review as a Research 
Method: An Overview and Guidelines2,” Journal of 
Business Research 104 (2020). 
10 Braun Virginia, “Using Thematic Analysis in 
Psychology,” Qualitative Research in Psychology 3, no. 
2 (2006). 

Kedua, analisis tematik dilakukan dengan 

cara mengklasifikasikan data ke dalam tema-

tema utama yang relevan dengan tujuan 

penelitian, yakni konsep transformasi 

dakwah digital, peran dan aplikasi 

kecerdasan buatan dalam komunikasi 

dakwah, dan peluang serta tantangan etis AI 

dalam konteks dakwah digital.10 Pendekatan 

ini memastikan bahwa setiap aspek 

penelitian terorganisasi dengan baik dan 

menjawab fokus kajian secara terstruktur. 

Ketiga, sintesis literatur dilakukan sebagai 

tahap akhir, di mana hasil temuan dari 

analisis tematik dan komparatif digabungkan 

menjadi suatu argumen yang kohesif. Proses 

ini bertujuan untuk menghasilkan proposisi 

dan kesimpulan baru serta menyusun peta 

jalan konseptual mengenai masa depan 

dakwah Islam yang diperkuat oleh 

kecerdasan buatan.11 

 

Untuk menjamin validitas dan keandalan 

penelitian, setiap literatur dievaluasi secara 

kritis berdasarkan metodologi, otoritas 

penulis, serta relevansi konteks. Tinjuan 

literatur ini juga mencatat bias atau 

keterbatasan dalam setiap studi agar hasil 

sintesis tetap akurat dan bisa 

dipertanggungjawabkan. Melalui langkah-

langkah tersebut, studi ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman yang menyeluruh 

tentang bagaimana kecerdasan buatan 

mentransformasi dakwah digital, sekaligus 

membuka ruang bagi penelitian lanjutan di 

bidang komunikasi Islam dan teknologi. 

 

 

11 Clarke Victoria dan Torraco Richard J., “Writing 
Integrative Literature Reviews: Guidelines and 
Examples,” Human Resource Development Review 4, 
no. 3 (2005). 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           221 

Hasil dan Pembahasan 
1. Dakwah Digital 

Dakwah digital telah berkembang menjadi 

fenomena komunikasi keagamaan yang 

tidak hanya berkaitan dengan perubahan 

medium tetapi juga menyangkut pergeseran 

epistemologis dan transformasi metode 

penyampaian pesan Islam. Pergeseran ini 

dipicu oleh perubahan pola konsumsi media 

masyarakat modern yang semakin 

bergantung pada platform digital serta 

algoritma rekomendasi konten yang 

menentukan visibilitas pesan keagamaan.12 

Dakwah yang sebelumnya bersifat linear, 

tatap muka, dan terbatas pada ruang fisik 

kini berlangsung dalam ruang interaksi 

digital yang cair, terdistribusi, dan 

berorientasi pada personalisasi.13 Dinamika 

ini memunculkan bentuk dakwah baru yang 

lebih partisipatoris, adaptif, dan menuntut 

kreativitas tinggi dari para dai, sejalan 

dengan karakter media sosial yang 

menekankan interaktivitas dan visualisasi 

pesan.14 

 

Fenomena dakwah digital juga memperluas 

konfigurasi aktor dakwah. Jika pada masa 

sebelumnya otoritas dakwah melekat pada 

ulama dan institusi keagamaan formal, kini 

pendakwah dapat muncul dari konten 

kreator, komunitas digital, hingga algoritma 

platform yang secara tidak langsung 

mengatur distribusi dan intensitas 

 
12 Aang Ridwan, “Dakwah dan Digital Culture: 
Membangun Komunikasi Dakwah di Era Digital,” 
LANTERA 1, no. 1 (2023): 17. 
13 Ilham Ansori dan Candra Krisna Jaya, “Komunikasi 
Dakwah di Era Digital,” Jurnal Manajemen Dakwah 3, 
no. 1 (2025): 12. 
14 Lismawati Lismawati dkk., “Ketika Dakwah Bertemu 
Teknologi Ikhtiar Menjaga Akal Sehat Di Era Digital,” 
Journal of Information Systems and Management 4, 
no. 3 (2025). 
15 Mohammad Akmal Haris, “Inovasi Syiar PAI Melalui 
Dakwah Virtual,” Edukasi Islami 12, no. 4 (2024). 

kemunculan pesan keagamaan.15 Peran 

algoritma ini bersifat ambivalen: di satu sisi 

memperluas jangkauan pesan religius, 

namun di sisi lain menimbulkan 

kekhawatiran karena ia bekerja berdasarkan 

logika keterlibatan (engagement), bukan 

kesahihan atau nilai spiritual pesan.16 Studi 

terbaru menunjukkan bahwa algoritma 

sering mempromosikan konten yang 

kontroversial, emosional, atau sensasional 

karena lebih banyak memperoleh perhatian 

pengguna, sehingga berpotensi 

mempengaruhi cara publik memahami 

ajaran Islam.17 Hal ini menuntut perumusan 

strategi dakwah yang mampu menyesuaikan 

diri dengan logika teknologis tanpa 

kehilangan nilai-nilai Qur’ani. 

 

Dinamika ini juga membawa persoalan etis 

terkait komodifikasi dan komersialisasi 

pesan agama. Ketika engagement menjadi 

mata uang utama dalam ekonomi digital, 

muncul insentif bagi pendakwah untuk 

mengemas dakwah sebagai konten yang 

sensasional atau kontroversial.18 Persoalan 

ini tidak hanya menyangkut etika personal 

dai, tetapi juga peran platform dalam 

menciptakan ekosistem yang mendorong 

profit-seeking di atas spiritual wisdom. 

Kajian-kajian terbaru Lismawati,19 dan  

Ansori20 menyarankan bahwa logika 

algoritmik seringkali memilih konten yang 

memicu reaksi kuat (shock value) daripada 

konten yang mempromosikan kedalaman 

16 Naufal Taufikul Hakim Azhar dkk., “Islam dan 
Dakwah Di Dunia Maya Peluang dan Resiko Di Era 
Digital,” Indonesian Gender and Society Journal 5, no. 
1 (2024): 35. 
17 Lismawati dkk., “Ketika Dakwah Bertemu Teknologi 
Ikhtiar Menjaga Akal Sehat Di Era Digital.” 
18 Azhar dkk., “Islam dan Dakwah Di Dunia Maya 
Peluang dan Resiko Di Era Digital.” 
19 Lismawati dkk., “Ketika Dakwah Bertemu Teknologi 
Ikhtiar Menjaga Akal Sehat Di Era Digital.” 
20 Ansori dan Jaya, “Komunikasi Dakwah di Era Digital.” 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

222 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

refleksi. Hal ini menimbulkan dilema 

mengenai bagaimana menjaga otentisitas 

pesan Islam dan prinsip tabligh bi al-hikmah 

ketika sistem digital menghargai kecepatan 

dan hype. Oleh karena itu, tantangan 

mendasar adalah merumuskan kerangka 

etika digital yang tegas. 

 

Perubahan orientasi audiens juga menjadi 

aspek penting dalam memahami dakwah 

digital. Generasi muda Muslim, terutama 

Generasi Z yang hidup dalam budaya 

serbacepat, cenderong menyukai konten 

dakwah yang ringkas, visual, dan mudah 

dibagikan. Konsumsi dakwah mereka 

cenderung bersifat on-demand melalui 

video pendek, reels, dan konten interaktif 

ketimbang kajian panjang tradisional. Hal ini 

memaksa dai untuk menyederhanakan 

pesan tanpa menghilangkan kedalaman 

maknanya, meskipun risiko pendangkalan 

spiritual tetap mengemuka.21 Beberapa 

kajian memperingatkan bahwa dakwah 

digital dapat berubah menjadi spiritual 

entertainment ketika pesan agama dikemas 

sebagai konten viral, bukan sebagai sarana 

transformasi moral.22 Oleh karena itu, 

dakwah digital harus menyeimbangkan 

antara kepatuhan pada algoritma dan 

kesetiaan pada nilai-nilai spiritual Islam. 

 

Fenomena ini menuntut analisis yang lebih 

dalam mengenai epistemologi beragama 

Gen Z. Berbeda dengan generasi 

sebelumnya yang mengutamakan otoritas 

sanad keilmuan atau lembaga formal, 

generasi digital cenderung mencari 

otentisitas dan koneksi personal dari 

 
21 Dinda Rizky Amalia dan Wahyu Ziaulhaq, “Rintangan 
Pendakwah Pada Massa Era Teknologi Digital Dan 
Pemanfaatannya Sebagai Media Dakwah,” 
SOSMANIORA 1, no. 1 (2022). 

pendakwah, yang sering kali diwujudkan 

melalui influencer keagamaan dengan 

persona yang mudah diakses dan relevan 

dengan isu-isu kontemporer.23 Pilihan 

konsumsi ini sering kali didasarkan pada 

kesamaan pandangan hidup, ketimbang 

kedalaman teologis. Pergeseran ini 

menunjukkan bahwa trust dalam dakwah 

digital lebih berakar pada relasi parasocial 

daripada relasi hierarkis tradisional. 

Konsekuensinya, kredibilitas seorang dai kini 

tidak hanya diukur dari penguasaan ilmu 

agama, tetapi juga dari keahliannya dalam 

mengelola citra diri, sensitivitas terhadap isu 

sosial, dan kemampuan untuk berbicara 

dengan bahasa digital. Analisis ini 

menegaskan tantangan baru bagi otoritas 

keagamaan tradisional untuk menjembatani 

jurang komunikasi dan mengakomodasi 

kebutuhan otentisitas tanpa mengorbankan 

integritas pesan. 

 

Pergeseran trust ini menandakan adanya de-

institusionalisasi otoritas keagamaan, di 

mana peran ulama formal atau lembaga 

fatwa tidak lagi menjadi gerbang tunggal 

(gatekeeper) bagi penerimaan informasi 

agama. Otoritas kini dipecah (fragmented) 

dan didistribusikan ke berbagai kanal digital 

yang dikelola oleh individu. Dampak filosofis 

dari de-institusionalisasi ini adalah 

munculnya pluralisme epistemik radikal, di 

mana setiap mad'u secara efektif menjadi 

kurator tunggal bagi kebenaran 

keagamaannya sendiri. Hal ini menantang 

konsep kesatuan umat (wahdatul ummah) 

dalam ranah wacana, yang secara tradisional 

dipegang teguh oleh institusi. Oleh karena 

22 Ilham Putri Andini, Fahma Nurul Hamida, dan 
Andhita Risko Faristiana, “Perubahan Dakwah di Era 
Digital,” ALADALAH 1, no. 2 (2023). 
23 Lailatur Rofidah dan Abdul Muhid, “Media dan 
Hibrid Identitas Keagamaan di Era Digital,” Jurnal 
Dakwah dan Komunikasi 7, no. 1 (2022). 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           223 

itu, tantangan bagi institusi adalah 

merumuskan strategi re-institusionalisasi 

wacana agama melalui kolaborasi dan 

edukasi literasi digital, memastikan pesan 

yang mudah diakses juga tetap kokoh secara 

sanad dan metodologis.24 

 

Seiring berkembangnya platform seperti 

TikTok, YouTube, dan Instagram, terjadi pula 

perubahan bentuk partisipasi jamaah. 

Audiens tidak lagi berperan sebagai 

penerima pasif, tetapi ikut membentuk 

wacana keagamaan melalui komentar, remix 

video, dan produksi ulang pesan dakwah.25 

Munculnya User-Generated Da’wah (UGD) 

memperkuat desentralisasi otoritas dan 

memunculkan bentuk dakwah komunitas 

yang lebih horizontal. Namun, praktik ini 

juga menimbulkan risiko misinformasi 

keagamaan yang lebih besar karena tidak 

semua pengguna memiliki kompetensi 

teologis yang memadai dalam memproduksi 

konten dakwah. Konsekuensinya, diperlukan 

sistem moderasi, kurasi, dan literasi digital 

yang memadai agar ruang dakwah digital 

tetap menjadi arena edukatif, bukan 

instrumen penyebaran kesalahpahaman 

agama. 

 

Lebih lanjut, dilema etika komodifikasi ini 

secara inheren terikat pada masalah 

transparansi algoritmik. Algoritma yang 

mendasari platform digital beroperasi 

sebagai kotak hitam (black box) yang 

menyembunyikan kriteria seleksi konten. 

Ketika konten dakwah yang mendalam dan 

penuh hikmah tidak mendapat prioritas 

tayang, dan konten yang sensasional justru 

 
24 Salma Arifin, “Algorithmic Bias in Muslim-Oriented 
Applications,” Journal of Islamic Studies and Society 4, 
no. 3 (2024). 
25 Fatimah Zahra dan Riska Amanda Pratiwi, “Dinamika 
Dakwah pada Inovasi Teknologi Digital di Indonesia,” 
HIKMAH 18, no. 2 (2024). 

diviralkan oleh sistem, maka algoritma 

secara diam-diam telah mengintervensi hak 

mad'u untuk menerima informasi agama 

yang seimbang dan komprehensif.26 

Intervensi ini tidak hanya bersifat teknis, 

tetapi etis-teologis, karena membatasi 

ijtihad dan tafakkur personal audiens. Oleh 

karena itu, penekanan pada audit etika 

algoritmik menjadi krusial, bukan hanya 

untuk menjaga keadilan platform, tetapi 

juga untuk melindungi integritas kognitif dan 

spiritual audiens Muslim dari manipulasi 

sistem digital. 

 

Dari seluruh dinamika tersebut, jelas bahwa 

dakwah digital bukan hanya pergeseran 

media, tetapi sebuah transformasi 

paradigma komunikasi Islam. Dakwah digital 

menuntut integrasi literasi teknologi, 

sensitivitas etis, dan kemampuan adaptasi 

agar nilai-nilai Islam dapat disampaikan 

secara efektif dalam ekosistem digital yang 

kompleks. Dengan demikian, dakwah digital 

harus diarahkan pada model komunikasi 

yang kreatif tetapi tetap berakar pada 

prinsip-prinsip hikmah, moderasi, dan 

otentisitas pesan keagamaan. 

 

2. Kecerdasan Buatan dan Komunikasi 

Integrasi kecerdasan buatan (AI) dalam 

dakwah digital menandai perubahan penting 

dalam cara pengetahuan keagamaan 

diproduksi, disebarkan, dan dikonsumsi oleh 

masyarakat Muslim kontemporer. AI 

memungkinkan otomatisasi tugas-tugas 

dakwah yang sebelumnya membutuhkan 

tenaga manusia, seperti menjawab 

pertanyaan fikih, memberikan pengingat 

26 M. Yusuf Al-Qarni, “Transparency and Accountability 
in AI-Driven Religious Communication,” Journal of 
Digital Ethic 2, no. 3 (2024): 77. 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

224 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

ibadah, atau memberikan rekomendasi 

kajian berdasarkan preferensi pengguna.27 

Teknologi ini bahkan digunakan untuk 

menganalisis pola interaksi jamaah secara 

real time, sehingga dai dapat memahami 

kebutuhan audiens secara lebih akurat.28 

Sejumlah studi menunjukkan bahwa AI 

meningkatkan efisiensi dakwah karena 

mampu memproses data dalam jumlah 

besar dan menyajikan informasi secara 

cepat, personal, dan adaptif (Al-Rasyid, 

2023).  

 

Pemanfaatan AI dalam bidang komunikasi 

berkembang pesat seiring kemajuan 

machine learning dan Natural Language 

Processing (NLP). Teknologi ini 

memungkinkan sistem digital memahami 

bahasa manusia dan meresponsnya dengan 

cara yang alami.29  Dalam dunia pendidikan, 

AI telah digunakan untuk menyediakan tutor 

virtual, sistem rekomendasi pembelajaran, 

dan chatbot akademik yang mampu 

menjawab pertanyaan pengguna secara 

kontekstual. Sementara di bidang media, AI 

digunakan untuk menghasilkan konten 

otomatis, menganalisis tren berita, serta 

mengelola komentar atau interaksi audiens 

secara real-time.30 Studi literatur sistematik 

menunjukkan bahwa integrasi AI dalam 

komunikasi bukan hanya meningkatkan 

efisiensi penyampaian pesan tetapi juga 

mengubah cara manusia berinteraksi 

dengan media dan mesin. Selain itu, AI juga 

 
27 Abdul Rasyid dan Nursyamsu, “Artificial Intelligence 
in Islamic Education and Da’wah,” Fitrah: Journal of 
Islamic Education 5, no. 2 (2024): 117. 
28 Ahmad Fauzi dan Dian Ramadhani, “AI-Based 
Da’wah Analytics,” Jurnal Komunikasi Islam 8, no. 1 
(2024): 47. 
29 Muhammad Faizal dan Nur Rahmawati, “AI-Based 
Communication and the Future of Digital Interaction,” 
Jurnal Komunikasi Digital 5, no. 2 (2023): 55. 
30 Lina Setiawan, “Artificial Intelligence in Journalism 
and Media Ethics,” Media dan Komunikasi Global 6, 
no. 1 (2023): 29. 

dapat berperan sebagai pendorong kognitif 

(cognitive enhancer) dalam lingkungan 

edukasi, terbukti efektif dalam 

meningkatkan kreativitas dan inovasi 

melalui alat bantu visual digital seperti mind 

mapping.31 Temuan ini menunjukkan 

potensi AI yang lebih luas sebagai fasilitator 

pembelajaran adaptif. 

 

Dalam operasionalnya, sistem hyper-

personalized dakwah bergantung pada 

model Machine Learning (ML) yang 

kompleks. Sebagai contoh, aplikasi 

keagamaan sering menggunakan model 

collaborative filtering yang menganalisis 

perilaku pengguna misalnya video yang 

ditonton atau topik yang dicari untuk 

memprediksi konten baru yang akan disukai. 

Jika pengguna sering mencari fatwa tentang 

muamalah dan mengikuti dai tertentu, 

sistem akan memprioritaskan konten 

serupa. Model ML lainnya adalah content-

based filtering yang merekomendasikan 

konten berdasarkan kesamaan fitur berupa 

metadata, tag, dan topik dari item yang 

disukai pengguna di masa lalu.32 

Kecanggihan ini memungkinkan dai untuk 

mengoptimalkan reach dan retensi, namun 

secara filosofis, hal ini menempatkan dai dan 

pesan agama dalam ekonomi perhatian 

(attention economy), di mana nilai pesan 

ditentukan oleh kemampuan menarik dan 

mempertahankan perhatian pengguna, 

bukan oleh bobot keilmuannya. 

31 Umi Laili Nararrya Putri, Abdul Muhid, dan Niken Titi 
Pratitis, Systematic Literature Review: Meningkatkan 
Kreativitas Siswa Sekolah Dasar melalui Mind Mapping 
dengan Menggunakan Artificial Intelligence, 10, no. 1 
(2025). 
32 Nur Aisyah Rahman dan Hendra Wijaya, “Artificial 
Intelligence and Islamic Ethics: Towards Trustworthy 
Digital Da’wah,” International Journal of Islamic 
Studies and Technology 4, no. 2 (2024): 119. 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           225 

 

AI kini menjelma sebagai agen transformasi 

dalam komunikasi dakwah Islam, karena 

kemampuannya meniru fungsi kognitif 

manusia seperti pemrosesan bahasa alami 

dan pembelajaran adaptif.33 Dalam konteks 

dakwah, AI dapat digunakan untuk 

menjawab pertanyaan ibadah, memberikan 

pengingat salat, dan menyesuaikan 

rekomendasi materi keagamaan 

berdasarkan profil pengguna.34 Teknologi ini 

memungkinkan komunikasi keagamaan 

berlangsung lebih dinamis dan personal, 

namun menimbulkan pertanyaan tentang 

otoritas penafsiran.35 Namun, 

perkembangan ini menimbulkan perdebatan 

terkait sejauh mana AI dapat menggantikan 

fungsi manusia dalam dakwah. AI tidak 

memiliki kesadaran spiritual, intuisi, atau 

pengalaman batin yang menjadi fondasi 

kebijaksanaan seorang dai, sehingga batas-

batas kewenangan AI dalam menjawab 

persoalan keagamaan perlu diatur secara 

ketat.36 

 

Perdebatan paling krusial dalam etika AI dan 

dakwah berpusat pada konsep otoritas 

epistemologis dan sanad keilmuan. Dalam 

tradisi Islam, validitas dan kedalaman 

pengetahuan diikat oleh sanad yakni rantai 

transmisi pengetahuan yang melibatkan 

transfer etika dan kebijaksanaan (hikmah) 

yang tidak dapat direplikasi oleh AI.37 AI 

sebagai sistem yang beroperasi berdasarkan 

 
33 Fariz Al-Rasyid, “Optimization of Da’wah Content 
Using Machine Learning,” Ilmu Dakwah: Academic 
Journal for Homiletic Studies 14, no. 1 (2023): 5. 
34 Fauzi dan Ramadhani, “AI-Based Da’wah Analytics.” 
35 Al-Rasyid, “Optimization of Da’wah Content Using 
Machine Learning.” 
36 Muhammad Iqbal, “Ethical Boundaries of AI in 
Islamic Guidance,” Islamic Communication Journal 7, 
no. 2 (2023). 
37 Zaki Ibrahim, “Dehumanization Risks in AI-Based 
Islamic Counselling,” Al-Tadabbur: Journal of Islamic 
Communication 6, no. 1 (2024): 60. 

data, tidak memiliki kesadaran spiritual, 

intuisi, atau pengalaman batin yang menjadi 

fondasi kebijaksanaan seorang dai.38 

Konsekuensinya, jawaban yang dihasilkan 

AI, meskipun akurat secara tekstual, 

berpotensi kehilangan dimensi 

kontekstualisasi, empati, dan moralitas yang 

esensial dalam fatwa dan nasihat 

keagamaan. Hal ini memperkuat pandangan 

bahwa AI harus diposisikan hanya sebagai 

alat bantu pemrosesan data,39 dan tidak 

pernah sebagai sumber otoritas teologis 

yang berdiri sendiri. 

 

Beberapa peneliti menyoroti risiko 

reduksionisme keagamaan, yaitu ketika 

kompleksitas ajaran Islam disederhanakan 

menjadi respons otomatis yang cenderung 

tekstual karena bergantung pada data yang 

tersedia.40 Selain itu, AI dapat memperkuat 

bias tertentu apabila data pelatihannya tidak 

mencerminkan keberagaman mazhab, 

sehingga menimbulkan kesenjangan 

representasi dalam produksi pengetahuan 

Islam digital.41 Karena itu, integrasi AI 

membutuhkan kerangka etis dan regulatif 

yang memastikan bahwa teknologi berfungsi 

sebagai alat bantu, bukan pengganti otoritas 

keagamaan. Meski demikian, AI juga 

memberi peluang inklusivitas dakwah. 

Melalui chatbot dan aplikasi AI, dakwah bisa 

menjangkau komunitas yang sulit diakses, 

menyediakan akses pengetahuan agama 

38 Iqbal, “Ethical Boundaries of AI in Islamic Guidance.” 
39 Ahmad Najib Burhani, “Ethical Communication in 
Islamic Perspective: Amanah and Tabayyun in the 
Digital Era,” Journal of Islamic Communication 8, no. 1 
(2023): 23. 
40 Rahmatullah dan Muhammad Hatta, “Textualism 
Risk in Automated Islamic Answers,” Jurnal Ushuludiin 
30, no. 1 (2022). 
41 Arifin, “Algorithmic Bias in Muslim-Oriented 
Applications.” 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

226 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

bagi disabilitas dan mualaf, serta 

memperluas jangkauan dakwah digital.42 

 

Dalam etika komunikasi Islam, penyampaian 

pesan dakwah selalu diikat oleh prinsip 

amanah dan tabayyun, yakni kejujuran serta 

klarifikasi terhadap setiap informasi yang 

disampaikan.43 Ketika teknologi AI 

digunakan dalam komunikasi keagamaan, 

prinsip ini harus diintegrasikan dalam 

rancangan algoritma agar tidak 

menimbulkan misinformasi atau manipulasi 

konten.44 Transparansi dalam sistem 

kecerdasan buatan menjadi kunci penting 

agar pengguna memahami bagaimana 

rekomendasi dakwah dihasilkan dan sejauh 

mana konten tersebut bersumber dari 

otoritas keagamaan yang sahih.45 Selain itu, 

para pengembang AI Islami memiliki 

tanggung jawab moral untuk memastikan 

bahwa sistem yang mereka buat tidak 

sekadar efisien, tetapi juga mendidik 

(ta’dibiyyah), menumbuhkan akhlak, dan 

menghormati nilai kemanusiaan.46 Dengan 

begitu, AI dapat berperan bukan hanya 

sebagai alat teknologi, melainkan juga 

instrumen moral dalam membangun 

komunikasi dakwah yang beradab.47 

 

Konsekuensi dari reduksi dakwah menjadi 

data dan algoritma ini adalah defisit empati 

teologis. Berbeda dengan ulama yang dapat 

merespons pertanyaan fatwa dengan 

mempertimbangkan kondisi emosional, 

sosial, dan sejarah personal penanya berupa 

 
42 Rasyid dan Nursyamsu, “Artificial Intelligence in 
Islamic Education and Da’wah.” 
43 Burhani, “Ethical Communication in Islamic 
Perspective: Amanah and Tabayyun in the Digital Era.” 
44 Rahman dan Wijaya, “Artificial Intelligence and 
Islamic Ethics: Towards Trustworthy Digital Da’wah.” 
45 Al-Qarni, “Transparency and Accountability in AI-
Driven Religious Communication.” 
46 Hidayatullah Rasyid, “Ta’dib and Technology: 
Embedding Moral Intelligence in Islamic Digital 

sebuah proses yang membutuhkan kearifan 

dan keseimbangan (tawazun), sistem AI 

tidak memiliki akses terhadap dimensi non-

verbal ini. AI hanya dapat memproses data, 

bukan makna spiritual yang kompleks.48 

Ketika AI gagal memberikan respons yang 

kontekstual dan berempati, ia berisiko 

memproduksi jawaban yang legalistik dan 

kaku, mengabaikan prinsip yusrun wa laa 

'usrun (memudahkan dan tidak 

menyulitkan) dalam syariah. Oleh karena itu, 

penting untuk membatasi peran AI pada 

tugas-tugas informatif dan repetitif, 

sementara peran penasihat spiritual dan 

pemberi fatwa kontekstual harus tetap 

menjadi otoritas manusiawi (ulama) yang 

memegang sanad keilmuan dan kearifan.49 

 

Meskipun memiliki keterbatasan, AI tetap 

dianggap sebagai peluang strategis bagi 

dakwah digital masa depan. Penggunaan AI 

sebagai mitra kolaboratif memungkinkan 

terciptanya model dakwah yang lebih 

responsif terhadap dinamika sosial, 

sekaligus menjaga otentisitas ajaran Islam 

dengan menempatkan manusia sebagai 

pusat kehikmatan. Dengan demikian, AI 

dapat memperkuat ekosistem dakwah jika 

diintegrasikan dalam prinsip kemaslahatan, 

akurasi, dan moderasi digital yang sesuai 

dengan nilai-nilai syariat. AI dapat 

membantu memfasilitasi arus informasi, 

namun pemaknaan akhir tetap berada pada 

manusia sebagai pemilik nalar, pengalaman 

sosial, dan kesadaran spiritual. Agar tetap 

Platforms,” Jurnal Etika Islam dan Teknologi 5, no. 1 
(2023): 51. 
47 Siti Khadijah dan Ali M Syafii, “AI as a Moral Agent in 
Islamic Da’wah Communication,” Al-Balagh: Journal of 
Islamic Communication Studies 9, no. 2 (2024): 189. 
48 Iqbal, “Ethical Boundaries of AI in Islamic Guidance.” 
49 Faizal dan Rahmawati, “AI-Based Communication 
and the Future of Digital Interaction.” 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           227 

sahih secara teologis, kolaborasi antara 

pengembang teknologi dan ulama menjadi 

penting agar konten tetap selaras dengan 

prinsip-prinsip Islam, bukan hanya efisien. 

 

3. Transformasi Dakwah melalui 

Teknologi 

Model komunikasi Islam mengalami 

redefinisi signifikan seiring hadirnya 

teknologi cerdas yang membentuk ulang 

pola interaksi antara dai dan mad’u. Jika 

komunikasi dakwah tradisional menekankan 

interaksi lisan dan tatap muka, maka 

komunikasi berbasis AI menghadirkan pola 

dialog digital yang berlangsung cepat, 

terpersonalisasi, dan tanpa batas ruang.50 

Pola komunikasi ini menghasilkan 

pengalaman dakwah yang lebih adaptif, 

karena pesan dapat disesuaikan dengan 

kebutuhan dan preferensi audiens 

berdasarkan analisis algoritma.51  

 

Pemanfaatan teknologi seperti natural 

language processing (NLP) dan sentiment 

analysis memperkuat transformasi ini 

dengan memungkinkan sistem dakwah 

digital membaca kecenderungan emosional 

audiens. Dengan demikian, pesan dakwah 

dapat dikemas secara lebih empatik dan 

kontekstual, tidak semata-mata informatif, 

tetapi juga afektif.52 Namun, kemampuan 

adaptif ini sekaligus menandai pergeseran 

penting dalam struktur komunikasi dakwah: 

 
50 Siti Maesaroh dan Yusuf Hanafi, “Reconstruction of 
Islamic Communication Models in the Digital Era,” 
Jurnal Komunikasi Islam 7, no. 2 (2023). 
51 Yusni Fadhilah, “AI and Personalized Da’wah 
Communication,” Islamic Communication Journal 7, 
no. 1 (2023). 
52 Kurniawati dan Sahroni, “Sentiment-Based Islamic 
Communication,” Jurnal Dakwah Tabligh 25, no. 2 
(2024). 
53 Yulia Rahmawati dkk., “Gaya Komunikasi 
Dakwah Era Digital: Kajian Literatur,” Journal of 
Social Humanities and Education 3, no. 1 (2024). 

dari penyampaian pesan satu arah menuju 

komunikasi dua arah berbasis data dan 

respons instan.53 

 

Teknologi digital telah mentransformasi 

dakwah Islam melalui pergeseran medium, 

metode, dan struktur komunikasi. Dalam era 

media sosial, pesan keagamaan tidak hanya 

disampaikan melalui ceramah tatap muka, 

tetapi melalui video, podcast, dan konten 

interaktif secara daring.54 Transformasi ini 

memperluas partisipasi umat, di mana 

mad’u tidak hanya berperan sebagai 

penerima pesan tetapi juga sebagai 

produsen dan distributor konten dakwah.55 

Fenomena ini memunculkan otoritas-

otoritas baru dalam ruang digital, yang 

legitimasinya sering kali ditentukan oleh 

visibilitas algoritmik dan tingkat 

engagement, bukan semata oleh otoritas 

keilmuan tradisional.56 

 

Integrasi AI semakin memperkuat 

perubahan tersebut melalui pemanfaatan 

big data analytics dan chatbot keagamaan 

yang mampu merespons pertanyaan seputar 

ibadah, etika Islam, dan kehidupan spiritual 

secara cepat. Aplikasi seperti Muslim Pro 

dengan fitur AI-chatbot dan sistem 

rekomendasi menunjukkan bagaimana 

dakwah digital berbasis AI menghadirkan 

pengalaman keberagamaan yang interaktif 

54 Muhammad Hizbullah, “Adaptasi Dakwah Islam Di 
Media Online Era 4.0,” Al-Qaul 1, no. 1 (2022): 80. 
55 Halimatus Sakdiah dkk., “Prophetic Communication 
in Digital Preaching: Building a Critical and Wise 
Society in Using Social Media/Komunikasi Profetik 
dalam Dakwah Digital: Membangun Masyarakat yang 
Kritis dan Bijak dalam Bermedia Sosial,” Al Hiwar 13, 
no. 1 (2025). 
56 Siti Maulida, “Authority and Authenticity in 
Algorithmic Religion,” Islamic Communication 
Review 3, no. 2 (2023): 91. 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

228 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

dan personal.57 Akan tetapi, transformasi ini 

tidak bersifat netral. Ia membawa 

konsekuensi filosofis dan etis yang perlu 

diantisipasi secara serius. 

 

Transformasi ini juga membawa 

konsekuensi filosofis dan etis. Pertama, 

muncul pergeseran otoritas keagamaan dari 

dai tradisional ke algoritma yang berpotensi 

membentuk persepsi keagamaan baru.58 

Seiring itu, identitas keagamaan umat juga 

terfragmentasi dan hibrid. Penelitian oleh 

Lailatur Rofidah dan Abdul Muhid 

menemukan bahwa media digital 

membentuk identitas keagamaan hybrid di 

kalangan generasi muda Muslim, di mana 

nilai tradisional dan modern saling 

berintegrasi dalam praktik keagamaan.59 

Pergeseran otoritas dari institusi tradisional 

ke platform digital menimbulkan tantangan 

teologis, terutama mengenai legitimasi 

konten dan kredibilitas penceramah 

digital.60 Temuan Rofidah dan Muhid61 

secara spesifik menunjukkan bahwa 

hibriditas ini sering tercermin dalam 

pemilihan sumber rujukan agama yang 

beragam, di mana Gen Z bisa menyimak 

ulama tradisional (nilai keotentikan) pada 

saat bersamaan mengonsumsi konten 

influencer digital (nilai relevansi 

kontemporer). Fenomena ini menantang 

model dikotomi lama antara dakwah lisan 

dan dakwah digital, menegaskan bahwa 

identitas keagamaan kini merupakan 

 
57 Muhammad Iqbal, Muhammad Ali, dan Al Riansyah, 
“Performance Evaluation of Islamic Artificial 
Intelligence in the Muslim Pro Application: A 
Systematic Review,” ICONesth Proceedings, no. 2 
(2024). 
58 Maulida, “Authority and Authenticity in Algorithmic 
Religion.” 
59 Rofidah dan Muhid, “Media dan Hibrid Identitas 
Keagamaan di Era Digital.” 
60 Arief Syarifuddin dkk., “Dakwah di Era Teknologi 
Informasi: Manfaat, Tantangan, dan Strategi 
Menggunakan AI dan IoT,” Relinesia 2, no. 1 (2023): 90. 

spektrum yang dibentuk oleh interaksi tanpa 

batas antara ruang fisik dan virtual. 

 

Kedua, terjadi perubahan orientasi dakwah 

dari proses penyampaian pesan satu arah 

menjadi komunikasi dua arah berbasis data 

dan preferensi audiens.62 Ketiga, interaksi 

keagamaan menjadi semakin 

terpersonalisasi, tetapi berisiko kehilangan 

dimensi spiritual jika tidak diimbangi dengan 

refleksi kemanusiaan.63 Risiko hilangnya 

dimensi spiritual ini berkaitan erat dengan 

berkurangnya ruang refleksi (tafakkur) dan 

kontemplasi. Kecepatan respons yang 

ditawarkan AI dan personalisasi konten yang 

berlebihan dapat memindahkan fokus dari 

proses pencarian makna yang mendalam 

menjadi sekadar konsumsi informasi yang 

instan. Lebih jauh lagi, integrasi AI juga 

menimbulkan kekhawatiran serius terkait 

etika data keagamaan. Data tentang 

preferensi ibadah, pertanyaan fikih, atau 

sentimen emosional pengguna adalah data 

yang sangat sensitif. Jika data spiritual ini 

dieksploitasi untuk tujuan komersial atau 

manipulasi ideologis, maka penggunaan AI 

secara fundamental melanggar prinsip hifz 

al-din (menjaga agama) yang merupakan 

salah satu maqasid al-syari'ah.64  

 

Oleh karena itu, transformasi dakwah digital 

berbasis AI tidak dapat dipahami semata 

sebagai adopsi teknologi, tetapi sebagai 

proses sosial keagamaan yang memerlukan 

61 Rofidah dan Muhid, “Media dan Hibrid Identitas 
Keagamaan di Era Digital.” 
62 Rahmawati dkk., “Gaya Komunikasi Dakwah Era 
Digital: Kajian Literatur.” 
63 Al Kahfi, “Revolusi Manajemen Dakwah: Integrasi 
Artificial Intelligence dalam Strategi Dakwah 
Kontemporer,” Journal of Islamic Management 5, no. 
2 (2025). 
64 Muhammad Faizal dan N. H Kassim, “Collaborative 
Preaching in the Age of AI: Human–Machine 
Partnership in Islamic Da’wah,” International Journal 
of Digital Islam 3, no. 2 (2024): 102. 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           229 

strategi mitigasi. Transformasi yang sehat 

mensyaratkan keterlibatan aktif subjek 

dakwah mulai dar dai, institusi keagamaan, 

dan komunitas Muslim dalam mengawal 

penggunaan AI. Pengembang teknologi 

perlu menjamin anonimitas dan 

perlindungan data spiritual, sementara dai 

tetap berperan sebagai penjaga substansi 

nilai, hikmah, dan etika dakwah. Dalam 

kerangka ini, AI seharusnya diposisikan 

sebagai alat bantu epistemologis yang 

memperluas jangkauan dakwah, bukan 

sebagai sumber otoritas keagamaan yang 

berdiri sendiri. 

 

Transformasi dakwah digital berbasis AI 

menuntut mekanisme pengawalan yang 

bersifat struktural dan berkelanjutan. 

Pengawalan ini mencakup penguatan literasi 

digital keagamaan bagi dai dan mad’u, 

pengembangan tata kelola etis penggunaan 

AI, serta keterlibatan aktif institusi 

keagamaan dalam proses kurasi dan 

verifikasi konten dakwah digital. Literasi 

digital keagamaan menjadi prasyarat 

penting agar subjek dakwah mampu 

memahami cara kerja algoritma, 

mengidentifikasi potensi bias, serta menjaga 

sikap kritis dan reflektif dalam mengakses 

pesan keagamaan berbasis teknologi.65 

Selain itu, tata kelola etis diperlukan untuk 

memastikan bahwa pemanfaatan data 

keagamaan, personalisasi pesan, dan 

otomatisasi interaksi tidak mencederai 

prinsip maqasid al-syari‘ah.66 Dalam 

kerangka ini, AI harus ditempatkan sebagai 

instrumen pendukung dakwah yang diawasi 

 
65 David Buckingham, The Media Education 
Manifesto (Cambridge: Polity Press, 2020). 
66 Mohammad Hashim Kamali, Maqasid al-
Shari‘ah Made Simple (London: International 
Institute of Islamic Thought (IIIT), 2021). 
67 Luciano Floridi, Ethics of Artificial Intelligence 
(Oxford: Oxford University Press, 2020). 

secara normatif dan institusional, sehingga 

proses transformasi digital tetap berjalan 

selaras dengan nilai Qur’ani, etika dakwah, 

dan tujuan kemaslahatan umat.67 

 

4. Sintesis Tematik dan Implikasi 

Transformasi Dakwah Digital 

Berbasis AI 

Ringkasnya, tinjauan literatur ini 

menunjukkan bahwa transformasi dakwah 

digital berbasis kecerdasan buatan 

merupakan fenomena mutlidimensional 

yang mempertemukan efisiensi teknologi 

dengan persoalan otoritas, etika, dan 

spiritualitas. Sintesis literatur mengungkap 

adanya kontestasi wacana antara logika 

teknologi yang menekankan kecepatan, 

personalisasi, dan engagement dengan 

logika teologi yang berakar pada otoritas 

keilmuan, etika dakwah, dan kedalaman 

spiritual.68 

 

Dari sintesis tersebut, tiga tema sentral 

muncul secara konsisten. Pertama, 

pergeseran otoritas dan kredibilitas dakwah.  

Dalam tema pergeseran ptoritas, kajian oleh 

Haris69 dan Maulida70 secara kolektif 

menyoroti bahwa sumber legitimasi pesan 

dakwah bergeser dari institusi formal ke 

platform dan algoritma, memicu kebutuhan 

untuk redefinisi ulang peran ulama. Tema ini 

diperparah oleh munculnya user-generated 

da’wah71 yang mendemokratisasikan tetapi 

juga mendesentralisasikan otoritas teologis.  

 

68 Floridi, Ethics of Artificial Intelligence. 
69 Haris, “Inovasi Syiar PAI Melalui Dakwah Virtual.” 
70 Maulida, “Authority and Authenticity in Algorithmic 
Religion.” 
71 Zahra dan Pratiwi, “Dinamika Dakwah pada Inovasi 
Teknologi Digital di Indonesia.” 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

230 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Kedua, tema dilema etika dan komodifikasi 

ditekankan oleh penelitian tentang spiritual 

entertainment72 dan logika engagement 

algoritmik.73 Kesenjangan teoretis terbesar 

di sini terletak pada kurangnya model tata 

kelola etika digital yang mampu 

mengintegrasikan prinsip maqasid al-

syari’ah dengan logika bisnis platform 

digital. Ketiga, tantangan dehumanisasi 

spiritual menunjukkan bahwa meskipun AI 

efisien, ia tidak mampu menggantikan 

dimensi hikmah dan empati manusia dalam 

komunikasi.74 Dengan mengelompokkan 

temuan ini secara tematik, kita dapat 

mengidentifikasi bahwa diskursus AI dan 

dakwah bukan hanya perihal efisiensi, tetapi 

adalah perdebatan mendalam mengenai 

substansi dan nilai spiritual dalam 

komunikasi Islam. 

 

Kesenjangan teoretis yang paling mencolok 

dari ketiga tema sentral ini adalah defisitnya 

studi yang bersifat interdisipliner 

metodologis. Sebagian besar penelitian 

cenderung bergerak di ranah teologi dan 

filsafat yang mengkritisi pergeseran otoritas 

atau di ranah teknis dan komunikasi yang 

menganalisis engagement. Sangat sedikit 

penelitian yang mencoba menjembatani 

kedua domain tersebut, misalnya dengan 

menggunakan metode computational social 

science untuk mengukur dampak maqasid 

syari’ah dalam desain algoritmik. 

Kesenjangan ini menciptakan solusi yang 

terfragmentasi. Oleh karena itu, 

rekomendasi mendasar dari sintesis ini 

adalah mendorong pendekatan mixed-

methods yang mampu menyatukan analisis 

 
72 Andini, Hamida, dan Faristiana, “Perubahan Dakwah 
di Era Digital.” 
73 Azhar dkk., “Islam dan Dakwah Di Dunia Maya 
Peluang dan Resiko Di Era Digital.” 

data besar dan analisis kualitatif mendalam 

terhadap teks keagamaan. 

 

Dengan demikian, integrasi kecerdasan 

buatan dalam dakwah digital menciptakan 

paradoks transformatif. Di satu sisi, AI 

berfungsi sebagai akselerator yang 

memperluas jangkauan dakwah dan 

meningkatkan efisiensi komunikasi. Di sisi 

lain, ia menghadirkan risiko dislokasi 

otoritas, komodifikasi nilai, dan 

dehumanisasi spiritual. Oleh karena itu, 

masa depan dakwah digital tidak ditentukan 

oleh kecanggihan teknologi semata, 

melainkan oleh kemampuan umat Islam 

menata penggunaan AI dalam bingkai nilai 

Qur’ani, etika dakwah, dan prinsip 

kemaslahatan manusia. 

 

Implikasi praktis dari temuan ini adalah 

kebutuhan mendesak bagi institusi dakwah 

untuk beralih dari sekadar menjadi produsen 

konten menjadi pendidik literasi media 

keagamaan (religious media literacy 

educators). Ini memerlukan pengembangan 

kurikulum yang mengajarkan audiens, 

khususnya Gen Z, bagaimana 

mengidentifikasi bias algoritmik, 

mengevaluasi sanad digital, dan menjaga 

keseimbangan spiritual mereka dari 

konsumsi konten instan. Hanya dengan 

menjadikan mad'u sebagai konsumen yang 

kritis dan reflektif, otoritas keagamaan 

tradisional dapat mempertahankan 

relevansinya di tengah tsunami informasi 

digital. 

 

Literasi digital bukan lagi sekadar 

keterampilan tambahan, melainkan 

74 Iqbal, Ali, dan Al Riansyah, “Performance Evaluation 
of Islamic Artificial Intelligence in the Muslim Pro 
Application: A Systematic Review.” 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           231 

prasyarat mendasar bagi kesejahteraan 

spiritual mad'u dan integritas profesional 

para dai. Transformasi teknologi juga 

menuntut literasi digital dan tata kelola etis 

dalam dakwah. Platform digital seperti 

YouTube dan Instagram menawarkan 

kapasitas besar untuk menjangkau audiens 

luas, namun juga rawan disinformasi dan 

konten manipulative.75 Oleh karena itu, 

strategi dakwah modern harus menyertakan 

mekanisme kurasi konten, moderasi 

partisipatif, dan transparansi algoritmik agar 

pesan dakwah tetap autentik, bertanggung 

jawab, dan bermanfaat.76 Kesadaran etis ini 

mencakup pengakuan bahwa setiap share 

dan like membawa tanggung jawab moral, 

menuntut tabayyun (klarifikasi) yang ketat 

terhadap sumber informasi keagamaan 

sebelum didistribusikan secara luas. 

Kegagalan dalam menerapkan tata kelola 

etis ini berisiko merusak kohesi sosial dan 

memicu konflik wacana keagamaan di ruang 

publik digital. 

 

Dalam jangka panjang, pemanfaatan 

kecerdasan buatan dalam dakwah digital 

dapat mengubah struktur otoritas 

keagamaan secara fundamental. Jika 

sebelumnya otoritas dakwah bersumber 

dari keilmuan personal seorang ulama, kini 

sebagian otoritas tersebut mulai beralih ke 

sistem algoritmik yang menentukan apa 

yang layak dikonsumsi oleh pengguna.77 

Pergeseran ini berpotensi menciptakan 

otoritas algoritmik, di mana persepsi publik 

 
75 Durrotul Fairuz, Nur Kholis Eka Safitri, dan Ahmad 
Hidayatullah, “Peran Teknologi Digital dalam 
Menyebarkan Dakwah Islam di Era Modern dalam 
Konten YouTube Studio Al-Fusha TV,” Mu’ashir 2, no. 
1 (2024): 202. 
76 Umar Abdur Rahim dan Intan Kemala, “Transformasi 
Komunikasi Digital dalam Pendidikan Islam di Asia 
Tenggara,” Al-Manaj 5, no. 1 (2025): 50. 
77 Zubair Ahmad dan Lina Fitriani, “From Religious 
Authority to Algorithmic Authority: Rethinking Da’wah 

terhadap ajaran agama dibentuk oleh 

mekanisme seleksi dan rekomendasi 

teknologi.78 Oleh karena itu, penting untuk 

menempatkan AI sebagai alat bantu 

epistemologis, bukan sumber kebenaran 

baru yang berdiri sendiri. Ke depan, dakwah 

berbasis AI perlu diarahkan pada model 

collaborative preaching, di mana manusia 

dan mesin saling melengkapi dai tetap 

menjadi penjaga substansi spiritual, 

sementara teknologi berfungsi memperluas 

jangkauan dan efisiensi penyebaran pesan.79  

 

Hasil analisis literatur menunjukkan bahwa 

transformasi dakwah digital berbasis 

kecerdasan buatan merupakan proses yang 

ambigu sekaligus transformatif. AI 

menghadirkan peluang besar untuk 

memperluas jangkauan dakwah, 

meningkatkan efisiensi komunikasi, dan 

memperkaya strategi dakwah, namun pada 

saat yang sama mengandung risiko 

epistemik, etis, dan spiritual yang tidak 

dapat diabaikan. Oleh karena itu, masa 

depan dakwah digital tidak ditentukan oleh 

kecanggihan teknologi semata, tetapi oleh 

kemampuan umat Islam untuk menata 

integrasi AI dalam bingkai nilai Qur’ani, etika 

dakwah, serta prinsip kemaslahatan 

manusia. 

 

 

 

 

 

Leadership in the AI Era,” Journal of Islamic 
Communication and Media Studies 6, no. 2 (2024): 
141. 
78 Ethan Zuckerman, “Algorithmic Authority and the 
Mediation of Truth in Digital Religion,” Social Media + 
Society 10, no. 1 (2024): 12. 
79 Faizal dan Kassim, “Collaborative Preaching in the 
Age of AI: Human–Machine Partnership in Islamic 
Da’wah.” 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

232 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Simpulan 
Kajian literatur mengenai transformasi 

dakwah digital melalui Kecerdasan Buatan 

(AI) menunjukkan bahwa fenomena ini 

bersifat multidimensional, 

mengintegrasikan teknologi cerdas sebagai 

bagian integral dari penyampaian pesan 

keagamaan. Studi ini mengidentifikasi 

empat dimensi utama. Pertama dari aspek 

komunikasi yang mengubah pola dakwah 

menjadi interaktif dan berbasis data. Kedua 

dari aspek strategi dakwah yang 

meningkatkan efisiensi perencanaan dan 

relevansi pesan. Ketiga dari aspek etis dan 

spiritual yang menghadirkan tantangan 

serius seperti bias algoritmik, dehumanisasi 

interaksi, dan pergeseran otoritas 

keagamaan. Keempat aspek integrasi 

teknologi yang menetapkan AI sebagai mitra 

kolaboratif alih-alih pengganti dai. Secara 

keseluruhan, AI membuka peluang signifikan 

untuk perluasan jangkauan dan efektivitas 

komunikasi dakwah. Hasil studi ini juga 

menegaskan bahwa peluang tersebut harus 

diimbangi dengan refleksi etis dan 

kesadaran spiritual guna menjaga 

keautentikan, sifat humanis, dan nilai-nilai 

ilahiah dalam dakwah, menandai pergeseran 

paradigma komunikasi Islam menuju model 

yang lebih adaptif, reflektif, dan partisipatif. 
 

 

 
 

 

Bibliografi  
Ahmad, Zubair, dan Lina Fitriani. “From Religious Authority to Algorithmic Authority: Rethinking 

Da’wah Leadership in the AI Era.” Journal of Islamic Communication and Media Studies 

6, no. 2 (2024): 141. 

Al Kahfi. “Revolusi Manajemen Dakwah: Integrasi Artificial Intelligence dalam Strategi Dakwah 

Kontemporer.” Journal of Islamic Management 5, no. 2 (2025). 

Ali, M, dan Sulaiman. “AI and the Future of Islamic Preaching: A Communication Perspective.” 

International Journal of Islamic Studies and Technology 5, no. 2 (2023): 88. 

Al-Qarni, M. Yusuf. “Transparency and Accountability in AI-Driven Religious Communication.” 

Journal of Digital Ethic 2, no. 3 (2024): 77. 

Al-Rasyid, Fariz. “Optimization of Da’wah Content Using Machine Learning.” Ilmu Dakwah: 

Academic Journal for Homiletic Studies 14, no. 1 (2023): 5. 

Amalia, Dinda Rizky, dan Wahyu Ziaulhaq. “Rintangan Pendakwah Pada Massa Era Teknologi 

Digital Dan Pemanfaatannya Sebagai Media Dakwah.” SOSMANIORA 1, no. 1 (2022). 

Andini, Ilham Putri, Fahma Nurul Hamida, dan Andhita Risko Faristiana. “Perubahan Dakwah di 

Era Digital.” ALADALAH 1, no. 2 (2023). 

Ansori, Ilham, dan Candra Krisna Jaya. “Komunikasi Dakwah di Era Digital.” Jurnal Manajemen 

Dakwah 3, no. 1 (2025): 12. 

Arifin, Salma. “Algorithmic Bias in Muslim-Oriented Applications.” Journal of Islamic Studies and 

Society 4, no. 3 (2024). 

Azarian, Mathew, Hao Yu, Asmamaw Tadege Shiferaw, dan Tor Kristian Stevik. “Do We Perform 

Systematic Literature Review Right? A Scientific Mapping and Methodological 

Assessment.” Logistics 7, no. 4 (2023). 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           233 

Azhar, Naufal Taufikul Hakim, Moch Hakim Ibnu Ramadhan, Muhammad Fahmi Fathurrahman, 

dan Nurti Budiyanti. “Islam dan Dakwah Di Dunia Maya Peluang dan Resiko Di Era 

Digital.” Indonesian Gender and Society Journal 5, no. 1 (2024): 35. 

Buckingham, David. The Media Education Manifesto. Cambridge: Polity Press, 2020. 

Burhani, Ahmad Najib. “Ethical Communication in Islamic Perspective: Amanah and Tabayyun 

in the Digital Era.” Journal of Islamic Communication 8, no. 1 (2023): 23. 

Curta, Ioana Adela. “The Impact of Digital Transformations of Communication in the Digital 

Age.” SAECULUM 54 (2022): 162. 

Fadhilah, Yusni. “AI and Personalized Da’wah Communication.” Islamic Communication Journal 

7, no. 1 (2023). 

Fairuz, Durrotul, Nur Kholis Eka Safitri, dan Ahmad Hidayatullah. “Peran Teknologi Digital dalam 

Menyebarkan Dakwah Islam di Era Modern dalam Konten YouTube Studio Al-Fusha TV.” 

Mu’ashir 2, no. 1 (2024): 120. 

Faizal, Muhammad, dan N. H Kassim. “Collaborative Preaching in the Age of AI: Human–Machine 

Partnership in Islamic Da’wah.” International Journal of Digital Islam 3, no. 2 (2024): 

102. 

Faizal, Muhammad, dan Nur Rahmawati. “AI-Based Communication and the Future of Digital 

Interaction.” Jurnal Komunikasi Digital 5, no. 2 (2023): 55. 

Fauzi, Ahmad, dan Dian Ramadhani. “AI-Based Da’wah Analytics.” Jurnal Komunikasi Islam 8, 

no. 1 (2024): 47. 

Floridi, Luciano. Ethics of Artificial Intelligence. Oxford: Oxford University Press, 2020. 

Hannah, Snyder. “Literature Review as a Research Method: An Overview and Guidelines2.” 

Journal of Business Research 104 (2020). 

Haris, Mohammad Akmal. “Inovasi Syiar PAI Melalui Dakwah Virtual.” Edukasi Islami 12, no. 4 

(2024). 

Hizbullah, Muhammad. “Adaptasi Dakwah Islam Di Media Online Era 4.0.” Al-Qaul 1, no. 1 

(2022): 80. 

Ibrahim, Zaki. “Dehumanization Risks in AI-Based Islamic Counselling.” Al-Tadabbur: Journal of 

Islamic Communication 6, no. 1 (2024): 60. 

Iqbal, Muhammad. “Ethical Boundaries of AI in Islamic Guidance.” Islamic Communication 

Journal 7, no. 2 (2023). 

Iqbal, Muhammad, Muhammad Ali, dan Al Riansyah. “Performance Evaluation of Islamic 

Artificial Intelligence in the Muslim Pro Application: A Systematic Review.” ICONesth 

Proceedings, no. 2 (2024). 

Kamali, Mohammad Hashim. Maqasid al-Shari‘ah Made Simple. London: International Institute 

of Islamic Thought (IIIT), 2021. 

Khadijah, Siti, dan Ali M Syafii. “AI as a Moral Agent in Islamic Da’wah Communication.” Al-

Balagh: Journal of Islamic Communication Studies 9, no. 2 (2024): 189. 

Kurniawati, dan Sahroni. “Sentiment-Based Islamic Communication.” Jurnal Dakwah Tabligh 25, 

no. 2 (2024). 

Lismawati, Lismawati, Masduki Asbari, Hikmatis Jum’a, dan Yulia Wulandari. “Ketika Dakwah 

Bertemu Teknologi Ikhtiar Menjaga Akal Sehat Di Era Digital.” Journal of Information 

Systems and Management 4, no. 3 (2025). 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

234 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Maesaroh, Siti, dan Yusuf Hanafi. “Reconstruction of Islamic Communication Models in the 

Digital Era.” Jurnal Komunikasi Islam 7, no. 2 (2023). 

Maulida, Siti. “Authority and Authenticity in Algorithmic Religion.” Islamic Communication 

Review 3, no. 2 (2023): 91. 

Putri, Umi Laili Nararrya, Abdul Muhid, dan Niken Titi Pratitis. Systematic Literature Review: 

Meningkatkan Kreativitas Siswa Sekolah Dasar melalui Mind Mapping dengan 

Menggunakan Artificial Intelligence. 10, no. 1 (2025). 

Rahim, Umar Abdur, dan Intan Kemala. “Transformasi Komunikasi Digital dalam Pendidikan 

Islam di Asia Tenggara.” Al-Manaj 5, no. 1 (2025): 50. 

Rahman, Nur Aisyah, dan Hendra Wijaya. “Artificial Intelligence and Islamic Ethics: Towards 

Trustworthy Digital Da’wah.” International Journal of Islamic Studies and Technology 4, 

no. 2 (2024): 119. 

Rahman, R, dan D. A. Kurnia. “Digital Da’wah and Technological Disruption: Rethinking the Role 

of Artificial Intelligence.” Journal of Islamic Communication and Media 6, no. 1 (2024): 

54. 

Rahmatullah, dan Muhammad Hatta. “Textualism Risk in Automated Islamic Answers.” Jurnal 

Ushuludiin 30, no. 1 (2022). 

Rahmawati, Yulia, Farida Hariyati, Ahmad Zakki Abdullah, dan Nur Nurmiarani. “Gaya 

Komunikasi Dakwah Era Digital: Kajian Literatur.” Journal of Social Humanities and 

Education 3, no. 1 (2024). 

Rasyid, Abdul, dan Nursyamsu. “Artificial Intelligence in Islamic Education and Da’wah.” Fitrah: 

Journal of Islamic Education 5, no. 2 (2024): 117. 

Rasyid, Hidayatullah. “Ta’dib and Technology: Embedding Moral Intelligence in Islamic Digital 

Platforms.” Jurnal Etika Islam dan Teknologi 5, no. 1 (2023): 51. 

Ridwan, Aang. “Dakwah dan Digital Culture: Membangun Komunikasi Dakwah di Era Digital.” 

LANTERA 1, no. 1 (2023): 17. 

Rofidah, Lailatur, dan Abdul Muhid. “Media dan Hibrid Identitas Keagamaan di Era Digital.” 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi 7, no. 1 (2022). 

Russell, Struat, dan Peter Norvig. Artificial Intelligence: A Modern Approach. Harlow: Pearson 

Education, 2021. 

Sakdiah, Halimatus, Mariyatul Nurhidayati Rahmah, Rabiatul Adawiah, dan Rabiatul Aslamiah. 

“Prophetic Communication in Digital Preaching: Building a Critical and Wise Society in 

Using Social Media/Komunikasi Profetik dalam Dakwah Digital: Membangun 

Masyarakat yang Kritis dan Bijak dalam Bermedia Sosial.” Al Hiwar 13, no. 1 (2025). 

Setiawan, Lina. “Artificial Intelligence in Journalism and Media Ethics.” Media dan Komunikasi 

Global 6, no. 1 (2023): 29. 

Sinaga, Wahdini Ramadhanti, Kinkin Yuliaty Subarsa Putri, dan Wiratri Anindhita. “Digital 

Communications and Culture: Navigating Challenges in Education and Business.” 

Journal of Media, Culture and Communication 4, no. 6 (2024): 22. 

Smith, J. The Digital Pulpit: Islam, Media, and Identity in the 21st Century. Springer, 2024. 

Syarifuddin, Arief, Adit Febrianto, Zulham M. Rais, dan Dede Indra Setiabudi. “Dakwah di Era 

Teknologi Informasi: Manfaat, Tantangan, dan Strategi Menggunakan AI dan IoT.” 

Relinesia 2, no. 1 (2023): 90. 



Transformasi Dakwah Digital Melalui  
Kecerdasan Buatan: Sebuah Kajian Literatur 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           235 

Victoria, Clarke, dan Torraco Richard J. “Writing Integrative Literature Reviews: Guidelines and 

Examples.” Human Resource Development Review 4, no. 3 (2005). 

Virginia, Braun. “Using Thematic Analysis in Psychology.” Qualitative Research in Psychology 3, 

no. 2 (2006). 

Zahra, Fatimah, dan Riska Amanda Pratiwi. “Dinamika Dakwah pada Inovasi Teknologi Digital di 

Indonesia.” HIKMAH 18, no. 2 (2024). 

Zuckerman, Ethan. “Algorithmic Authority and the Mediation of Truth in Digital Religion.” Social 

Media + Society 10, no. 1 (2024): 12. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Salsabyla Nuril Ula 
Abdul Muhid 

236 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


