Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah

http://inteleksia.stidalhadid.ac.id | p-ISSN 2686-1178 | e-ISSN 2686-3367
Vol. 7 No. 2 Desember 2025 Terakreditasi 54

-
DOI Artikel: 10.55372/inteleksiajpid.v7i2.420 | Hal. 353-376 t : .Slnta
S

STRATEGI DAKWAH PADA KELAS MENENGAH
MUSLIM INDONESIA: PENDEKATAN MARKETING
DAKWAH DAN ISLAM RASIONAL

Shofyan Affandy

STID Al-Hadid, Surabaya
shofyanaffandy@gmail.com

Abstrak: Perkembangan kelas menengah Muslim di Indonesia menghadirkan
peluang sekaligus tantangan bagi dakwah. Kelompok ini memiliki pendidikan yang
relatif tinggi, kompetensi rasional, gaya hidup modern dan akses media digital.
Pendekatan dakwah konvesional yang didominasi pendekatan etis-normatif, belum
mampu menjawab kebutuhan kelas menengah Muslim. Artikel ini bertujuan
mengembangkan model konseptual strategi dakwah pada segmen kelas menengah
Muslim Indonesia melalui pendekatan marketing dakwah berbasis Islam rasional.
Pendekatan menggunakan penelitian kualitatif—-konseptual berbasis kajian pustaka
sistematis (systematic conceptual literature review) tentang esensi dakwah, karakter
kelas menengah Muslim, rasionalitas Islam, dan teori marketing. Analisis SWOT
digunakan sebagai sintesis pemetaan kekuatan, kelemahan, peluang, dan ancaman
dakwah pada kelas menengah Muslim, untuk menghasilkan strategi dan program
dakwah kontekstual. Pendekatan Islam rasional, yang mengintegrasikan wahyu,
akal, dan konteks sosial, merupakan fondasi strategis bagi pengembangan dakwah
pada kelas menengah Muslim. Dengan mengintegrasikan karakter kelas menengah
Muslim, Islam rasional, dan analisis lingkungan dakwah, studi ini menawarkan
model konseptual marketing dakwah berbasis Islam rasional sebagai kerangka
pengembangan dakwah yang efektif dan solutif bagi masyarakat Muslim Indonesia.
Studi ini memperkaya diskursus dakwah melalui pendekatan strategis-
epistemologis, sekaligus menjadi rujukan bagi manajer dakwah dalam merancang
strategi dan program dakwah yang relevan dengan dinamika masyarakat kelas
menengah Muslim modern di Indonesia.

Kata Kunci: Kelas Menengah Muslim, Marketing Dakwah, Islam Rasional, strategi
dakwah, analisis SWOT

Abstract: DA’WAH STRATEGIES FOR THE MUSLIM MIDDLE CLASS IN INDONESIA:
DA’WAH MARKETING AND RATIONAL ISLAM APPROACHES. The development of
the Muslim middle class in Indonesia has generated both opportunities and
challenges for Islamic da‘wah. This segment is characterized by relatively high levels
of education, rational competencies, modern lifestyles, and extensive access to
digital media. Conventional da‘wah approaches, which are predominantly ethical—
normative in orientation, have not been fully able to address the specific needs of the
Muslim middle class. This article aims to develop a conceptual model of da‘wah
strategy for the Indonesian Muslim middle-class segment through a rational Islam—
based da‘wah marketing approach. The study employs a qualitative-conceptual
research based on a systematic conceptual literature review on the essence of
da'wah, the characteristics of the Muslim middle class, Islamic rationality, and
marketing theory. SWOT analysis is used as a synthetic framework to map the
strengths, weaknesses, opportunities, and threats of da‘wah among the Muslim
middle class, in order to formulate contextual da‘wah strategies and programs. The

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 353
BY SA

Article Licensed Under
Creative Commons Attribution-ShareAlike



https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/10780
http://inteleksia.stidalhadid.ac.id/index.php/inteleksia
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:shofyanaffandy@gmail.com

Shofyan Affandy

rational Islam approach, which integrates revelation, reason, and social context, is
identified as a strategic foundation for the development of da‘wah targeting the
Muslim middle class. By integrating the characteristics of the Muslim middle class,
rational Islam, and analysis of the da‘wah environment, this study proposes a
conceptual model of rational Islam—based da‘wah marketing as a framework for
developing effective and solution-oriented da‘wah within Indonesian Muslim society.
This study enriches da‘wah discourse through a strategic—epistemological
perspective and offers a practical reference for da‘wah managers in designing
relevant and sustainable da‘wah strategies and programs amid the dynamics of

Indonesia’s modern Muslim middle class.

Keywords: Muslim Middle Class; Da‘wah Marketing; Rational Islam; Da‘wah

Strategy; SWOT Analysis

Pendahuluan

Pertumbuhan kelas menengah Muslim di
Indonesia merupakan salah satu fenomena
transformasi sosial-keagamaan paling penting
sejak awal abad ke-21. Pengaruh pertumbuhan
ekonomi, kualitas pendidikan tinggi, arus
urbanisasi, serta penetrasi teknologi digital
telah membentuk lapisan masyarakat Muslim
yang tidak hanya mapan secara material, tetapi
juga  aktif dalam  memproduksi  dan
mengonsumsi makna keagamaan di ruang
publik. Kelas menengah Muslim ini tidak lagi
sekadar menjadi objek dakwah, melainkan juga
bisa menjadi subjek yang memiliki daya tawar,
preferensi ideologis, dan kapasitas kognitif
dalam merespons wacana Islam.! Fenomena ini
menandai pergeseran penting dari bentuk
relijiusitas yang bersifat warisan (inherited
religiosity) menuju relijiusitas yang lebih
bersifat reflektif dan rasional.?

Sejumlah studi sosiologis menunjukkan bahwa
Muslim  di
memainkan peran sentral dalam pembentukan

kelas menengah Indonesia

1 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and
Democratization in Indonesia (Princeton: Princeton
University Press, 2000), 12—-15.

2 Ariel Heryanto, Identity and Pleasure: The Politics of
Indonesian Screen Culture (Singapore: NUS Press, 2014),
45-47.

3 Martin van Bruinessen, Producing Islamic Knowledge in
Contemporary Indonesia, Die Welt des Islams 52, no. 3—-4
(2012): 286-289.

354 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

masyarakat Islam modern, baik melalui
lembaga pendidikan, organisasi keagamaan,
maupun media digital.> Mereka memiliki tingkat
literasi keagamaan dan wawasan umum yang
tinggi, terbiasa dengan diskursus argumentatif,
serta memiliki keyakinan bahwa ajaran Islam
harus mampu menjawab problem kehidupan
modern seperti etika profesi, tata kelola
ekonomi, relasi dalam keluarga, dan tanggung
jawab kewargaan serta kebangsaan.* Dalam
konteks ini, agama tidak dipahami semata-mata
sebagai sistem ritual, melainkan sebagai
kerangka gagasan dan makna yang harus dapat
dipertanggungjawabkan secara rasional di
hadapan realitas sosial yang kompleks.®

Namun demikian, dinamika tersebut belum
sepenuhnya diakomodasi secara memadai
dalam praktik dakwah Islamiyah di Indonesia.
Dakwah konvensional masih didominasi oleh
pendekatan normatif-tradisional yang
menekankan transmisi satu arah, otoritas
simbolik dari sosok dai, serta penekanan pada
kepatuhan formal terhadap norma-norma
keagamaan yang kaku.® Pendekatan

4 Robert W. Hefner, Islamic Schools, Social
Movements, and Democracy in Indonesia,
Princeton: Princeton University Press, 2009, 97—
101.

5 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan, dan
Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 1998, 172-175.

6 Azyumardi Azra, Islam in the Indonesian World,
Bandung: Mizan, 2006, 134-138.



konvensional ini lebih efektif pada konteks

masyarakat  tradisional, tetapi  menijadi
problematis ketika berhadapan dengan kelas
menengah Muslim yang kritis, well-educated,
dan terbiasa melakukan evaluasi rasional
terhadap pesan keagamaan. Akibatnya, terjadi
kesenjangan komunikasi antara institusi dakwah
dan mad‘u kelas menengah, yang menimbulkan
fragmentasi otoritas keagamaan dan
melemahnya ikatan jangka panjang antara umat

dan lembaga dakwahnya.’

Di sisi lain, respon terhadap keterbatasan
dakwah konvensional sering kali diwujudkan
melalui adopsi pendekatan komunikasi modern
dan strategi pemasaran. Dakwah mulai dikemas
dalam format populer, visual, dan emosional
dengan memanfaatkan industri media dan
ekonomi pasar. Meskipun pendekatan ini
berhasil memperluas jangkauan dakwah, tapi
berbagai kajian kritis menunjukkan bahwa
penggunaan logika pasar secara berlebihan
berisiko mereduksi agama menjadi komoditas.
Dimana keberhasilan dakwah sering kali diukur
melalui indikator kuantitatif seperti jumlah
pengikut, tingkat viralitas, atau popularitas figur
dai, alih-alih dampak etis dan transformasional
dari pesan dakwabh itu sendiri.

Fenomena komodifikasi agama ini dapat
menimbulkan persoalan epistemologis dan
normatif yang serius. Agama berpotensi
kehilangan fungsi kritisnya sebagai sumber nilai
dan orientasi moral, dan justru larut dalam
logika konsumsi serta religio-entertainment.
Ketegangan antara dakwah normatif yang kaku
dan dakwah berbasis pasar yang pragmatis ini,
disebabkan karena keterbatasan kerangka
teoretis yang mampu menjembatani dimensi
teologis, sosiologis, dan strategis dakwah secara
sinergis. Oleh karena itu, kajian dakwah

7 Martin van Bruinessen, Genealogies of Islamic Radicalism
in Post-Suharto Indonesia, South East Asia Research Vol.
10, No. 2, 2002, 117-119.

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

kontemporer menghadapi tantangan
konseptual yang mendesak untuk dirumuskan

ulang.

Tradisi intelektual Islam memiliki sumber daya
epistemologis yang kaya untuk dapat
merespons tantangan tersebut. Karena periode
klasik, para pemikir Muslim telah membahas
secara mendalam relasi antara wahyu, akal, dan
realitas sosial. Al-Farabi, misalnya, menegaskan
bahwa kebenaran wahyu dan kebenaran
rasional tidak berada dalam relasi antagonistik,
melainkan saling melengkapi dalam
membimbing kehidupan manusia. Pandangan
ini dikembangkan lebih lanjut oleh Ibn Rushd,
yang secara eksplisit menolak dikotomi antara
agama dan filsafat serta menegaskan kewajiban

penggunaan akal dalam memahami teks wahyu.

Dalam perkembangan kontemporer, gagasan
Islam rasional kembali hadir untuk memberikan
respons terhadap tantangan modernitas,
fundamentalisme, dan sekularisasi. Pemikir
seperti  Muhammad ‘Abid

menekankan pentingnya kritik epistemologis

al-Jabiri  yang

terhadap cara umat Islam memahami warisan
intelektualnya agar tetap relevan dengan
konteks sosial modern.® Islam rasional dalam
pengertian ini tidak dimaksudkan sebagai
rasionalisme sekuler, melainkan sebagai upaya
harmonisasi antara wahyu, akal, dan realitas
sosial demi membangun relijiusitas yang
reflektif dan bertanggung jawab.’

Meskipun pandangan tentang Islam rasional
telah berkembang dalam kajian filsafat dan
pemikiran Islam, namun integrasinya ke dalam
praktik dan strategi dakwah masih relatif
terbatas. Model kajian dakwah masih cenderung
menggunakan pendekatan normatif-teologis dan
komunikasi

pendekatan pemasaran, tanpa

8 Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Arab-Islamic Philosophy: A
Contemporary Critique, Austin: University of Texas Press,
1994, 3-6.

° Ibid., 25-28.

Vol. 7 No.2 Desember 2425 355



Shofyan Affandy

melibatkan epistemologis  yang
Akibatnya,

marketing dakwah sering dipahami secara

kerangka
mengintegrasikan  keduanya.®
reduktif sebagai sekadar teknik promosi pesan
agama, bukan sebagai instrumen strategis yang
berakar pada nilai dan rasionalitas Islam.!!

Berdasarkan kondisi tersebut, artikel ini
berpijak dari asumsi bahwa dakwah pada
segmen kelas menengah Muslim Indonesia
memerlukan pendekatan baru yang lebih
integratif. Pendekatan tersebut harus mampu
memahami karakter sosiologis kelas menengah
Muslim, berakar pada tradisi Islam rasional,
serta memanfaatkan prinsip marketing dakwah
secara strategis.

Meskipun kajian tentang dakwah, komunikasi
Islam, dan keberagamaan masyarakat Muslim di
Indonesia terus berkembang, hingga saat ini
masih terdapat kesenjangan konseptual yang
signifikan dalam literatur dakwah kontemporer.
Sebagian besar penelitian dakwah di Indonesia
masih bertumpu pada pendekatan normatif-
teologis yang menekankan pada legitimasi teks,
transmisi ajaran, dan otoritas keagamaan,
namun kurang menciptakan kerangka strategis
yang sesuai dengan karakter sosiologis kelas
menengah Muslim yang semakin reflektif,
rasional, dan kontekstual. Sebaliknya, kajian
yang mengadopsi perspektif komunikasi dan
dakwah
menekankan pada aspek efektivitas media,

pemasaran cenderung lebih
pencitraan religius, dan perluasan audiens,
tetapi mengabaikan fondasi epistemologis Islam
serta dimensi etis dakwah. Akibatnya, kajian
dakwah belum banyak menghasilkan model
konseptual yang mampu mengintegrasikan
dimensi teologis, sosiologis, dan strategis secara
sistematis.

10 Ebrahim Moosa, Ghazzali and the Poetics of
Imagination, Chapel Hill: University of North Carolina
Press, 2005, 9-11.

356 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan lImu Dakwah

Kesenjangan tersebut menjadi semakin relevan
dalam konteks Indonesia, di mana kelas
menengah Muslim tidak hanya sebagai sasaran
utama dakwah (mad’u), tetapi juga sebagai
aktor penting dalam produksi, konsumsi, dan
reproduksi wacana keislaman di ruang publik.
Keterbatasan kerangka dakwah yang
mempertimbangkan orientasi rasional dan
ekspektasi etis dari kelas menengah Muslim ini,
berkontribusi memunculkan dua persoalan
utama, yaitu keterbatasan daya jangkau dakwah
normatif-tradisional di satu sisi, serta
meningkatnya komodifikasi agama dalam
praktik dakwah demi mengikuti logika pasar, di
sisi yang lain. Situasi ini menegaskan perlunya
suatu pendekatan dakwah yang tidak hanya
efektif secara strategis, tetapi juga memiliki

legitimasi epistemologis.

Berpijak pada research gap tersebut, maka
penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan
model konseptual marketing dakwah berbasis
Islam rasional yang mengintegrasikan tiga
dimensi utama: (1) karakter sosiologis kelas
menengah Muslim di Indonesia, (2) rasionalitas
Islam kontemporer sebagai fondasi
epistemologis dakwah, serta (3) analisis
strategis lingkungan dakwah melalui kerangka
SWOT. Tujuan ini

menghasilkan

diharapakan  mampu

kontribusi  teoretis, bukan

generalisasi empiris, sehingga perlu
menerapkan pendekatan metodologis yang

bersifat konseptual dan reflektif.

terdahulu
Muslim  di
dipetakan ke dalam dua arus utama. Arus

Kajian-kajian mengenai  kelas

menengah Indonesia  dapat
pertama adalah kajian sosiologis—kultural yang
memotret kemunculan kelas menengah Muslim
sebagai fenomena sosial baru yang ditandai
oleh meningkatnya pendidikan, mobilitas
ekonomi, ekspresi religius yang bercorak

11 Philip Kotler and Sidney Levy, Broadening the Concept of
Marketing, Journal of Marketing Vol. 33, no. 1, 1969, 10—
12.



modern, demokratis, dan konsumtif. Studi-studi
Robert W. Hefner, Ariel Heryanto, dan Noorhaidi
Hasan menggambarkan kelas menengah
Muslim sebagai agen dalam transformasi Islam
publik, identitas keislaman, dan budaya populer.
Namun fokus analisisnya lebih mengarah pada
identitas, politik, dan budaya, bukan pada

implikasi strategis dakwah.?

Arus kedua meliputi kajian dakwah dan
komunikasi Islam, yang membahas transformasi
metode dakwah, penggunaan media modern,
serta institusionalisasi dakwah di era
kontemporer. Penelitian dalam arus ini

umumnya menempatkan mad'u sebagai
karakter umum umat Islam, dengan pendekatan
normatif-etis, tanpa menekankan pada kelas
menengah Muslim sebagai segmen yang
memiliki rasionalitas, preferensi, dan
kebutuhan spesifik.132

Keterpisahan kedua arus ini menunjukkan

dakwah yang

adanya research gap antara kajian sosiologis

kelas menengah Muslim dengan
pengembangan strategis dakwah berbasis
segmentasi sosial, rasionalitas audiens, dan

analisis lingkungan dakwah.'

Metode

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif—
konseptual berbasis kajian pustaka sistematis
(systematic conceptual literature review).
Pendekatan ini dipilih untuk mengembangkan
sintesis teoretis dan model konseptual yang

12 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and
Democratization in Indonesia, Princeton: Princeton
University Press, 2000, 112-120; Ariel Heryanto, Identitas
dan Kenikmatan: Politik Budaya Layar Indonesia, Jakarta:
Kepustakaan Populer Gramedia, 2015, 243-252; dan
Noorhaidi Hasan, Islam Politik di Dunia Kontemporer,
Yogyakarta: Suka Press, 2012, 165-180.

13 Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah, Jakarta: Kencana, 2016, 85—
95; Asep Saepudin Jahar, Dakwah Islam di Era Media Baru,
Jakarta: Kencana, 2019, 20-30; dan Toto Tasmara,
Komunikasi Dakwah, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002,
41-47.

14 Kajian Zuly Qodir, Islam Berkemajuan dan Tantangan
Zaman, Yogyakarta: Muhammadiyah University Press,

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

integratif tentang dakwah, Islam rasional, kelas
menengah Muslim, dan teori pemasaran.
kualitatif,
konseptual memungkinkan peneliti memahami

Dalam  penelitian pendekatan
dan menafsirkan makna, nilai, serta konstruksi
pemikiran yang berkembang dalam literatur
secara mendalam dan reflektif.?® Kajian pustaka
sebagai

menelusuri,

sistematis  digunakan strategi
metodologis untuk
membandingkan, dan mensintesis berbagai
utama secara terstruktur dan

Metode ini

pengembangan teori melalui pengelompokan

literatur
transparan. menekankan
konsep, identifikasi tema-tema kunci, serta

pemetaan hubungan antarkonsep lintas

disiplin.t®

Analisis akan dilakukan melalui tiga tahap,

Pertama, pemetaan konseptual terhadap
karakteristik kelas menengah Muslim Indonesia
dan corak rasionalitas keberagamaannya.
Kedua, sintesis epistemologis antara konsep
Islam rasional dan prinsip-prinsip marketing
dakwah untuk merumuskan fondasi normatif—
strategis dakwah. Ketiga, integrasi temuan
konseptual tersebut ke dalam kerangka analisis
SWOT guna

kelemahan, peluang, dan ancaman dakwah

mengidentifikasi  kekuatan,

pada segmen kelas menengah Muslim. Melalui
tahapan ini, penelitian tidak hanya memetakan
problematika dakwah, tetapi juga merumuskan
implikasi strategis dan rekomendasi program
dakwah yang relevan.

2018, 55-62, telah mengakui pentingnya rasionalitas
Muslim kelas menengah, tapi belum mengembangkannya
ke dalam model dakwah strategis berbasis pemasaran dan
analisis lingkungan.

15 John W. Creswell, Penelitian Kualitatif & Desain Riset:
Memilih di antara Lima Pendekatan, terj. Ahmad Lintang
Lazuardi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), him. 42—-44.
16 John Webster dan Richard T. Watson, “Analyzing the Past
to Prepare for the Future: Writing a Literature Review,” MIS
Quarterly 26, no. 2 (2002): xvi—xvii; lihat juga Hanne
Snyder, “Literature Review as a Research Methodology: An
Overview and Guidelines,” Journal of Business Research
104 (2019): 334-336.

Vol. 7 No.2 Desember 2425 357



Shofyan Affandy

Kontribusi teoretis penelitian ini terletak pada
pengembangan kerangka konseptual integratif
yang menghubungkan dimensi epistemologis,
sosiologis, dan strategis dakwah. Penelitian ini
tidak dimaksudkan untuk menggantikan studi
empiris, melainkan untuk menyediakan
landasan teoretis yang dapat digunakan sebagai
rujukan bagi penelitian lanjutan maupun praktik
dakwah yang lebih reflektif dan berkelanjutan
dalam konteks masyarakat Muslim modern

Indonesia.

Hasil dan Pembahasan
1. Model Konseptual Marketing
Dakwah Kelas Menengah Muslim

Model konseptual marketing dakwah berbasis
Islam rasional yang dikembangkan dalam
penelitian ini mencerminkan konsistensi antara
kerangka teoretis dan pendekatan analisis.
Model tersebut merepresentasikan sintesis
konseptual dari tiga lappisan dimensi utama,
yang masing-masing bersesuaian dengan
tahapan analisis dalam metodologi penelitian.
Lapisan pertama dalam model konseptual
merepresentasikan  dimensi  epistemologis,
yaitu konsep Islam rasional yang bersumber
dari pemikiran Islam klasik dan kontemporer.
Fondasi ini menjadi pijakan normatif dalam
merumuskan prinsip-prinsip dakwah yang
menekankan rasionalitas dan kesadaran
reflektif. Lapisan ini dikonstruksi melalui kajian
pustaka tentang rasionalitas dalam Islam,
filsafat Islam, dan studi kontemporer tentang
Islam rasional. Maka dimensi epistemologis ini
bukan sekadar ilustrasi normatif, melainkan
hasil sintesis konseptual yang logis.

Lapisan kedua dimensi sosiologis, yakni
karakteristik kelas menengah Muslim di

358 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan lImu Dakwah

Indonesia sebagai subjek sekaligus objek
dakwah. Dimensi ini memuat ciri-ciri utama
seperti orientasi rasional, kesadaran kelas,
literasi media, dan sensitivitas etis terhadap
praktik keagamaan. Dimensi ini bersumber dari
analisis literatur sosiologi agama, studi kelas
menengah, dan penelitian tentang Muslim
urban di Indonesia. Posisi kelas menengah
Muslim dalam model konseptual merefleksikan
hasil pemetaan terhadap lingkungan sosial
dakwah yang aktual.

Lapisan ketiga menunjukkan dimensi strategis,
yang dihasilkan melalui analisis SWOT sebagai
alat sintesis antara faktor internal dan eksternal
lingkungan dakwah. Analisis SWOT ini berfungsi
sebagai
dimensi epistemologis Islam rasional dan

mekanisme penghubung antara
dimensi sosiologis kelas menengah Muslim,
sekaligus akan menghasilkan rekomendasi
strategi dan program dakwah. Tahap analisis ini
merupakan hasil integrasi antara dua tahap
sebelumnya, di mana konsep Islam rasional dan
karakter kelas menengah Muslim dianalisis
secara simultan untuk mengidentifikasi
kekuatan, kelemahan, peluang, dan ancaman
dakwah.

tersebut

Hubungan antar dimensi

mencerminkan alur logika metodologis
penelitian dari dimensi epistemologis menuju
strategi dakwah. Interaksi antara karakter kelas
analisis  SWOT

menegaskan bahwa strategi dakwah disusun

menengah  Muslim dan
secara responsif terhadap kondisi sosial yang
konkret. Output akhir dari model konseptual ini
akan melahirkan rekomendasi program dakwah
yang reflektif, etis, dan berkelanjutan, selaras
dengan karakter segmen kelas menengah
muslim di Indonesia.



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:

Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

Dimensi Epistemologis: Islam Rasional

Dimensi Sosiologis: Karakter kelas
menengah Muslim Indonesia

Dimensi Strategis: Analisis SWOT

Strategi & Program Marketing

Gambar 1. Model Konseptual Marketing Dakwah Berbasis Islam Rasional
pada Segmen Kelas Menengah Muslim di Indonesia

a) Karakter Sosiologis Kelas Menengah
Muslim di Indonesia
Kelas menengah Muslim di Indonesia tidak
hanya merupakan kategori ekonomi semata,
tetapi juga fenomena sosial-kultural yang
memainkan peranan penting dalam pergeseran
praktik keagamaan dan dinamika relasi sosial
kontemporer.  Secara  sosiologis,  kelas
menengah Muslim dipahami sebagai kelompok
masyarakat yang memiliki tingkat pendidikan
dan akses ekonomi di atas rata-rata populasi
umum, serta dilengkapi oleh kemampuan
konsumsi yang relatif tinggi, mobilitas sosial,
dan keterlibatan dalam memengaruhi ruang
publik dan produksi wacana Islam luas.'” Dalam
banyak kajian lokal, kelas menengah Muslim
digambarkan sebagai subjek yang tidak hanya
mengidentifikasi dirinya melalui orientasi nilai-

nilai Islam tetapi juga melalui praktik gaya hidup

17 Inayatul Ulya, Pendidikan Tarekat bagi Kelas Menengah
Muslim Perkotaan, Disertasi UIN Walisongo Semarang,
2021. Lihat juga artikel berjudul Kelas Menengah Muslim
Indonesia, Situs Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah, Desember 2011.

18 Subkhi Ridho, Kelas Menengah Muslim Baru dan
Kontestasi Wacana Pluralisme di Media Sosial, Jurnal
Pemikiran Sosiologi 4, no. 2 (2017), 117-118.

yang mencerminkan kelas sosial tertentu,
seperti konsumsi produk halal, partisipasi
dalam lembaga pendidikan Islam, dan
keterlibatan dalam wacana keagamaan di media

sosial.’®

Munculnya kelas menengah Muslim baru di
Indonesia sejak era pasca-Orde Baru menjadi
agen perubahan penting dalam pembentukan
lembaga-lembaga Islam kontemporer serta
legitimasi sosial dakwah modern.” Sebagai
kelompok sosial yang semakin dominan,
mereka terlibat aktif dalam berbagai sektor,
termasuk ekonomi syariah, pendidikan, dan
kegiatan sosial budaya yang mengekspresikan
identitas kelas melalui simbol-simbol Islam.?
Misalnya, kontribusi organisasi seperti lkatan
Cendekiawan Muslim se-Indonesia (ICMI)
dalam pendidikan, ekonomi, dan konsolidasi

19 Jpid, Subki Ridho, Kelas Menengah Muslim Baru dan
Kontestasi Wacana Pluralisme di Media Sosial, 2017.

20 Singgih Muheramtohadi dan Zuhdan Ady Fataron, The
Islamic Lifestyle of the Muslim Middle Economy Class and
the Opportunities for the Halal Tourism Industry in
Indonesia, Journal of Digital Marketing and Halal Industry,
Vol. 4 No. 1, 2022, hal 91-1004.

Vol. 7 No.2 Desember 2425 359



Shofyan Affandy

gerakan Islam mencerminkan peran kelas
menengah Muslim sebagai pelopor pembaruan
sosial sejak era Orde Baru.?! Pola konsumsi yang
muncul di kalangan kelas menengah Muslim—
misalnya penggunaan mode Islam, permintaan
layanan dan produk halal, dan preferensi
terhadap sekolah Islam terpadu—menunjukkan
bahwa religiositas mereka seringkali terhubung
dengan pilihan gaya hidup yang mencerminkan
status ekonomi dan identitas kelas sosial
mereka.?? Hal ini menunjukkan bahwa corak
keberagamaan kelas menengah Muslim tidak
semata-mata tradisional, tetapi juga adaptif dan

reflektif terhadap modernitas.?

Karakter sosiologis ini juga mencerminkan
hubungan kompleks antara keagamaan dan

kelas, dimana kelas menengah Muslim

seringkali menegosiasikan norma religius

dengan aspirasi sosial modern serta preferensi

4

terhadap konsumsi berbasis nilai Islam.?

Fenomena seperti meningkatnya tren hijrah,

partisipasi dalam wacana keagamaan digital,
serta afirmasi identitas kelas melalui praktik
budaya
keberadaan kelas

populer memperlihatkan bahwa
menengah Muslim di
Indonesia bukan hanya sebagai agen perubahan
sosial tetapi juga sebagai pembentuk narasi
keagamaan yang dinamis dan reflektif terhadap
konteks kehidupan modern.?> Dinamika ini
menunjukkan bahwa kelas menengah Muslim
berperan tidak hanya sebagai aktor ekonomi,
tetapi juga sebagai kultur

keagamaan yang melampaui batas-batas

pembentuk

struktural kelas sosial ekonomi tradisional, dan

menggabungkan rasionalitas sosial dengan

ekspresi religius kontemporer.2®

Untuk
karakteristik unik dari segmen kelas menengah
Muslim di
perbandingan secara simetris dengan kelompok

mempertajam gambaran tentang

Indonesia, perlu kita lakukan
segmen di kelas sosial yang lain, sebagaimana

dirinci dalam tabel 1 berikut:

Tabel 1. Perbandingan Karakter Sosial Kelas Ekonomi Muslim di Indonesia

Aspek Analisis

Kelas Bawah Muslim

Kelas Menengah Muslim

Kelas Atas Muslim

Sosio-Ekonomi

Akses
Pendidikan

Orientasi
Keberagamaan
Relasi dengan
Otoritas Agama

Pendapatan rendah,
pekerjaan informal, rentan
secara ekonomi

Terbatas, dominan
pendidikan dasar

Tradisional, ritualistik,
berbasis otoritas lokal
Taat pada tokoh lokal
(kyai/ustaz)

Pendapatan stabil, pendidikan
menengah—tinggi, mobilitas
sosial

Tinggi, rasional dan kritis
terhadap wacana keagamaan

Rasional-reflektif, kontekstual,
mencari relevansi

Kritis terhadap otoritas,
mengutamakan argumen

Pendapatan tinggi,
akses modal besar,
posisi elite

Sangat tinggi, sering
terpapar pendidikan
global

Selektif, etis, cenderung
simbolik dan filantropis
Independen, pragmatis,
berbasis reputasi

21 Rjki Rahman dan Faisal S. Hazis, ICMI and Its Roles in the
Development of the Middle Class Muslim Communities in
Indonesia in the New Order Era, Al-Jami’ah: Journal of
Islamic Studies, 2018.

22 M. Yusuf, Afrizal Afrizal, Bob Alfiandi, Meta Analisis Studi
Kelas Menengah Muslim di Indonesia. Indonesian Journal
of Religion and Society, Vol. 4(1), 2022, hal 1-16.
Penelitian Meta-analisis ini mampu menggambarkan
berbagai studi empiris tentang kelas menengah Muslim
Indonesia yang secara dominan memberikan perjatian
pada aspek perilaku, ideologi, dan gaya hidup kelas
menengah Muslim di Indonesia.

360 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan lImu Dakwah

23 Tyka Rahman, Ruang dan Identitas Sosial: Reproduksi
Identitas Kelas Menengah Muslim di Pesantren Ar Risalah
Padang, Jurnal Sosiologi Andalas, Volume 9, No. 1, April
2023.

24 M. Yusuf, Afrizal Afrizal, Bob Alfiandi, Meta Analisis Studi
Kelas Menengah Muslim di Indonesia.

25 Wasisto Raharjo Jati, Hijrah Phenomenon Among
Indonesian Muslim Middle Class: Current Causes &
Challenges, Journal Al-Qolam: Jurnal Keagamaan dan
Sosial Budaya, Vol. 29, No. 2, 2023, hal 363-372.

26 Tyka Rahman, Ruang dan Identitas Sosial: Reproduksi
Identitas Kelas Menengah Muslim di Pesantren Ar Risalah
Padang.



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

Aspek Analisis

Kelas Bawah Muslim

Kelas Menengah Muslim Kelas Atas Muslim

Pola Konsumsi
Religius

Konsumsi minimal, berbasis
kebutuhan

Konsumsi simbolik (halal
lifestyle, pendidikan Islam)

Konsumsi prestisius
(filantropi, institusi

Literasi Media Rendah, dominan luring

Tantangan Kemiskinan struktural,
Dakwah keterbatasan akses

Tinggi, aktif di media digital

Skeptisisme, komodifikasi

besar)

Sangat tinggi, multi-
platform dan global

Elitisme, jarak sosial

Sumber: Dirangkum dari berbagai sumber

b) Konsep Islam Rasional

Konsep Islam rasional merujuk pada suatu
pendekatan pemahaman dan praksis keislaman
yang menempatkan akal (al-‘agl) sebagai
instrumen epistemologis yang sah dan integral
dalam memahami wahyu, tanpa menegasikan
otoritas teks suci. Dalam tradisi pemikiran Islam
Indonesia, Islam rasional tidak dipahami
sebagai sekularisasi agama, melainkan sebagai
upaya mengaktifkan dimensi intelektual agar
ajaran Islam tetap relevan dengan perubahan
sosial dan tantangan modernitas. Pendekatan
ini  menekankan integrasi antara teks
keagamaan (nass), rasionalitas (‘agl), dan
realitas sosial (wdgi‘), sehingga ajaran Islam
dapat
transformatif

berfungsi secara relevan dan

dalam kehidupan modern,
khususnya bagi kelas menengah Muslim yang
terdidik dan reflektif.

menegaskan bahwa rasionalitas dalam Islam

Harun  Nasution
merupakan warisan klasik teologi rasional

(khususnya  Mu‘tazilah) vyang  mengakui
kemampuan akal manusia untuk membedakan
yang baik dan yang buruk serta memahami
hukum-hukum Tuhan secara argumentatif,
bukan semata-mata dogmatis.?’  Dalam
perspektif ini, rasionalitas tidak diposisikan

sebagai anti-thesa dari wahyu, melainkan

27 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah,
Analisa Perbandingan, Jakarta: Ul Press, 1986, 38-41.
Kajian tentang pemikiran Islam Rasional Harus Nasution ini
juga bisa merujuk pada karya Nurhadi, Harun Nasution
(Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran), Edukasi:
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1, 2013, hal 44-57; Alef
Theria Wasim, Islam Rasional (Gagasan dan Pemikiran
Prof. Dr. Harun Nasution), Al-Jami’ah: Journal of Islamic
Studies, No. 59, 1996, hal 173-185; dan Vivit Luvitasari,

sebagai mitra interpretatif yang memungkinkan
Islam berfungsi secara kontekstual dalam
kehidupan sosial modern.

Dalam konteks Indonesia, gagasan Islam
rasional memperoleh artikulasi yang lebih luas
melalui gagasan Nurcholish Madjid yang
menekankan pentingnya desakralisasi
pemikiran keagamaan tanpa mendesakralisasi
agama itu sendiri®. Menurut Nurcholish
Madjid, problem umat Islam modern bukan
terletak pada kekurangan ajaran normatif,
melainkan pada kecenderungan membekukan
agama dalam bentuk simbol dan formalitas,
sehingga kehilangan daya transformasinya.
Islam rasional, dalam pengertian ini,
mendorong umat untuk membedakan antara
nilai-nilai universal Islam dan praktek-praktek
historisnya, agar ajaran Islam dapat terus
menjadi sumber inspirasi bagi etika publik,
keadilan sosial, dan moralitas di tengah
masyarakat modern®. Pendekatan ini sangat
relevan bagi kelas menengah Muslim yang
tingkat
kecenderungan berpikir reflektif terhadap

memiliki pendidikan tinggi dan

otoritas keagamaan.

Yeni Karneli, Puji Gusri Handayani, Rasionalisme dalam
Filsafat Islam: Analisis atas Pemikiran Harun Nasution,
Jurnal Multidisiplin llmu Akademik, Vol. 2, No, 6, 2025, hal
682-689.

28 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan, dan
Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 1987, 172-175.

29 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban,
Jakarta: Paramadina, 1992, 451-455.

Vol. 7 No.2 Desember 2425 361



Shofyan Affandy

Amin Abdullah juga mengembangkan kerangka
Islam rasional melalui pendekatan vyang
integratif, serta menolak dikotomi tajam antara
ilmu agama dan ilmu umum.*® Islam rasional,
dalam pandangan ini, mengharuskan terjadinya
dialog antara teks agama, konteks sosial, dan
rasionalitas ilmiah agar agama tidak teralienasi
dari realitas empiris masyarakat. Pendekatan ini
menempatkan Islam sebagai sistem nilai yang
terbuka terhadap kritik konstruktif dan
pengembangan metodologi, termasuk dalam
bidang dakwah. Sehingga dakwah berbasis
Islam rasional tidak cukup hanya mengandalkan
retorika normatif semata, melainkan harus
mampu menyajikan argumen yang koheren,
relevan, dan dapat dipertanggungjawabkan
secara intelektual.

Dalam kerangka dakwah kontemporer, Islam
rasional memiliki implikasi langsung terhadap
strategi komunikasi keagamaan. Dakwah tidak
lagi dipahami sebagai proses transmisi satu arah
dari otoritas keagamaan kepada jamaah yang
pasif, melainkan sebagai proses dialogis yang
mendorong potensi berpikir audiens. Jalaluddin
Rakhmat menegaskan bahwa masyarakat
Muslim modern, khususnya kelas menengah,
cenderung menerima pesan keagamaan yang
disampaikan secara persuasif, argumentatif,
dan berbasis rasionalitas etis.3! Oleh karena itu,
Islam rasional menyediakan landasan teoretik
bagi pengembangan marketing dakwah, di
mana pesan dakwah harus dirancang sesuai
dengan kebutuhan makna, nalar kritis, dan
pengalaman hidup audiens, tanpa kehilangan
orientasi normatif Islam. Oleh karena itu, Islam
rasional dalam penelitian ini diposisikan bukan
sebagai sebuah aliran teologis, melainkan
sebagai paradigma dakwah yang menjembatani
nilai-nilai  Islam normatif dengan realitas
karakter sosiologis kelas menengah Muslim
Indonesia. Paradigma Islam rasional ini menjadi

30 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi:
Pendekatan Integratif-Interkonektif, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2006, 101-105.

362 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan lImu Dakwah

fondasi teoretik bagi pengembangan strategi
dakwah vyang adaptif dan relevan dengan
konteks masyarakat modern yang kritis dan
dinamis. Dengan kata lain, Islam rasional
berfungsi sebagai fondasi konseptual yang
menentukan bentuk pesan, metode
komunikasi, serta relasi dakwah antara dai dan
audiens. Karena strategi dakwah yang rasional
dan dialogis akan lebih efektif ketika selaras
dengan karakter Islam rasional kelas menengah
Muslim. Sebaliknya, dakwah yang dogmatis dan
instruksional berpotensi mengalami resistensi,
meskipun menggunakan media dan teknik

pemasaran yang modern.

Dari uraian di atas, maka konsep Islam rasional
dapat dijelaskan dalam beberapa dimensi yang
mudah diobservasi secara teoretik, vyaitu
Pertama, Rasionalitas Epistemilogis yaitu
kecenderungan memahami ajaran Islam melalui
argumentasi logis, analisis sebab-akibat, dan
mengedepankan penjelasan ilmiah. Sehingga
dalam dakwah, menuntut penyampaian pesan
yang koheren, sistematis dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Kedua,
Kontekstualitas Pemahaman Agama vyaitu
kemampuan mengaitkan nilai-nilai Islam
dengan realitas sosial, budaya, dan profesional
kelas menengah Muslim. Sehingga dakwah
tidak hanya bermuatan normativitas teks, tetapi
harus menjelaskan relevansi ajaran Islam
terhadap problem aktual kehidupan modern.
Ketiga, Sikap  Kritis Otoritas
Keagamaan yaitu penerimaan terhadap otoritas

terhadap

keagamaan vyang berbasis keilmuan dan
integritas moral, bukan semata-mata posisi
struktural atau kharisma personal. Sehingga
preferensi kelas menengah Muslim terhadap
sosok dai yang kredibel secara intelektual dan
etis. Keempat, Orientasi Etika dan Nilai
Universal Islam yaitu memahami bahwa inti
keberagamaan terletak pada internalisasi nilai-

31 Jalaluddin Rakhmat, Islam Aktual: Refleksi Sosial
Seorang Cendekiawan Muslim, Bandung: Mizan, 1991,
him. 67-70.



nilai etis Islam substansial, seperti keadilan,

kejujuran, tanggung jawab sosial, dan

kemaslahatan.  Sehingga
menempatkan nilai-nilai tersebut sebagai pesan

dakwah  harus

utama, bukan sekadar simbol atau ritual formal.

c) Konsep Dakwah
Marketing)

Dalam perspektif ilmu dakwah kontemporer,

Marketing (Social

dakwah tidak lagi dipahami hanya sebagai
aktivitas normatif—ritual yang bersifat individual
semata, melainkan sebagai proses komunikasi
sosial yang terencana, sistematis, serta
berorientasi pada perubahan perilaku dan
pembangunan masyarakat. Dakwah mencakup
aktivitas penyampaian nilai-nilai Islam melalui
berbagai media komunikasi dengan tujuan
membentuk kesadaran (awareness), sikap
(attitude), dan praktik keagamaan (behavior)
umat secara berkelanjutan.?? Pandangan ini
dakwah

manajerial yang melibatkan

menempatkan sebagai  proses
perencanaan
pesan, pemilihan media, segmentasi audiens
(mad’u), serta evaluasi dampak sosial yang

ditimbulkannya. 3

Konsep marketing dakwah berkembang dari

kesadaran bahwa masyarakat modern,
khususnya umat Islam, berada dalam ruang
sosial yang kompetitif, padat informasi, dan
dipengaruhi oleh logika pilihan rasional. Oleh
karena itu, dakwah membutuhkan pendekatan
strategis yang mampu memahami kebutuhan
(needs), keinginan (wants), dan preferensi
(preferences) mad‘u sebagai subjek dakwah.3*
Sehinga, prinsip-prinsip dasar marketing seperti
segmentasi, targeting, positioning, serta bauran

pemasaran (marketing mix) dapat diadaptasi

32 A, Syukir, Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam, Surabaya:
Al-Ikhlas, 1983, 23-25.

33 Moh. Ali Aziz, IlImu Dakwah, Jakarta: Kencana, 2016, 45—
47.

34 Wahyu llaihi, Komunikasi Dakwah, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2010, 88—90.

35 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, Bandung:
Humaniora, 2014, 112-115.

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

untuk kepentingan dakwah dengan tetap
berlandaskan nilai-nilai ajaran Islam.3> Berbeda
dengan marketing komersial yang berorientasi
pada keuntungan material, marketing dakwah
berorientasi pada nilai (value-oriented), yakni
internalisasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan
individu dan sosial.*® Keberhasilan dakwah tidak
diukur melalui keuntungan material, melainkan
melalui perubahan kesadaran keagamaan,
kualitas keberagamaan, dan komitmen sosial
umat Islam.

Marketing dakwah dapat didefinisikan sebagai
proses
pengendalian

perencanaan, pelaksanaan, dan
dakwah

menerapkan prinsip-prinsip pemasaran untuk

aktivitas dengan
menyampaikan nilai-nilai Islam secara efektif
dan kontekstual pada segmen masyarakat
tertentu.’” Definisi ini menegaskan bahwa
marketing dakwah memiliki dua karakter
esensial, yaitu: (1) bersifat strategis, bukan
sekadar komunikasi, dan (2) berbasis pada
kebutuhan dan karakter mad’u. Hal ini
menegaskan bahwa marketing dakwah tidak
bermakna sebagai komodifikasi agama,
melainkan sebuah strategi manajemen dakwah
agar pesan dakwah dapat diterima secara
persuasif oleh segmen mad’u tertentu. Syukir
menyatakan bahwa dakwah modern menuntut
penerapan  pendekatan  strategis  yang
memperhatikan karakter mad’u, kondisi sosial,
serta perubahan budaya di masyarakat.3®
Sedangkan Muis menekankan bahwa dakwah
yang tidak memperhatikan konteks sosial dan
psikologis mad‘u akan berpotensi kehilangan
relevansi dan efektivitas daya

transformasinya.

36 M. Munir & Wahyu llaihi, Manajemen Dakwah, Jakarta:
Kencana, 2006, 56-58.

37 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, 120.

38 A. Syukir, Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam, 41-43.

3% A, M. Muis, Komunikasi Islam, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2001, 67-69.

Vol. 7 No.2 Desember 2425 363



Shofyan Affandy

Berdasarkan pengertian marketing dakwah
tersebut, maka elemen-elemen utama dalam
dakwah
Segmentasi Mad’u, yang mengasumsikan

marketing meliputi: ~ Pertama,
bahwa mad’u bersifat heterogen, baik dari segi
latar sosial, tingkat pendidikan, kondisi
ekonomi, maupun corak keberagamaan.
Segmentasi adalah proses pengelompokan
pasar berdasarkan karakteristik tertentu agar
pesan dapat disampaikan secara lebih relevan
dan tepat sasaran.®® Hal ini sejalan dengan Ali
Azis yang vyang menekankan pentingnya
pemahaman sosiologis terhadap mad‘u sebagai
subjek dakwah yang aktif dan reflektif.*
dakwah

dirancang secara lebih kontekstual, rasional dan

Segmentasi ini  memungkinkan

sesuai dengan kebutuhan aktual mad‘u.*?

Kedua, Value Proposition Dakwah, yaitu nilai
utama yang ditawarkan kepada mad‘u yang
harus dirumuskan secara jelas. Dalam
perspektif pemasaran sosial, nilai tidak semata-
mata dipahami sebagai produk atau layanan,
melainkan sebagai manfaat yang dirasakan dan
bermakna bagi audiens.”®* Dalam konteks
dakwah, nilai tersebut tidak hanya berupa
tuntutan normatif, tetapi juga manfaat spiritual,
psikologis, dan sosial yang relevan dengan
kehidupan mad‘u, seperti memberikan makna
hidup, ketenangan batin, dan solusi atas
problem kehidupan.** Value proposition
dakwah pada kelas menengah Muslim perlu
dirumuskan dalam bahasa yang rasional, solutif,
dan relevan dengan tantangan modernitas,
tanpa menghilangkan dimensi normatif ajaran
Islam.

40 Hermawan Kartajaya, Marketing Plus 2000: Siasat
Memenangkan Persaingan Global, Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2002, 89-91.

41 Moh. Ali Aziz, IImu Dakwah, 72-74.

42 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, 112-114.

43 Philip Kotler & Nancy Lee (terj.), Pemasaran Sosial:
Mempengarubhi Perilaku untuk Kebaikan, Jakarta: Salemba
Empat, 2009, 53-55.

364 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan lImu Dakwah

Ketiga, Positioning Pesan Islam, yakni berkaitan
dengan cara pesan Islam ditempatkan dan
dipersepsikan dalam benak madu di tengah
beragam wacana keagamaan yang beredar luas
di ruang publik. Positioning dipahami sebagai
upaya strategis untuk membangun citra dan
makna tertentu agar pesan memiliki keunikan,
relevansi, dan kredibilitas.*® Dalam konteks
kelas menengah Muslim, pesan dakwah perlu
diposisikan sebagai panduan hidup vyang
rasional, solutif, dan membawa keberkahan,
bersifat
menghakimi atau menimbulkan ketakutan.

bukan sebagai wacana yang
Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Islam
rasional yang menekankan dialog antara wahyu
dan akal serta mendorong pemahaman agama
yang argumentatif dan reflektif.

Keempat, Media dan Engagement Dakwah,
yaitu sarana strategis dalam penyampaian
pesan dan membangun keterlibatan
(engagement) dari mad‘u. Media dakwah tidak
hanya dipahami sebagai saluran informasi,
tetapi sebagai ruang interaksi  yang
memungkinkan terjadinya komunikasi dua arah
antara dai, lembaga dakwah, dan mad‘u.*®
Media daring dan media sosial bisa
memberikan peluang besar bagi dakwah untuk
membangun hubungan jangka panjang yang
berbasis partisipasi dan dialog.

Engagement bisa menjadi indikator
keberhasilan dakwah yang mencerminkan
tingkat keterlibatan kognitif dan emosional
mad‘u terhadap pesan dakwah.*’ Bagi kelas
menengah Muslim vyang terbiasa dengan
budaya digital dan komunikasi horizontal, maka

dakwah yang mendorong diskusi, refleksi, dan

44 Noorhaidi Hasan, Islam Politik di Dunia Kontemporer,
Yogyakarta: Suka Press, 2018, 41-43.

45 Hermawan Kartajaya, Positioning, Differentiation, and
Brand, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005, 17-19.

46 Wahyu llaihi, Komunikasi Dakwah, 88-90.

47 Onong Uchjana Effendy, lImu Komunikasi: Teori dan
Praktek, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007, 122-124.



partisipasi aktif akan lebih efektif dibandingkan
pendekatan satu arah yang bersifat instruktif.

Dengan demikian, marketing dakwah akan
berfungsi sebagai pendekatan metodologis,
bukan paradigma teologis, vyaitu sebagai
instrumen  strategis untuk meningkatkan
efektivitas dakwah tanpa mengubah substansi
ajaran Islam.*® Pendekatan ini relevan terutama
dalam menjangkau segmen kelas menengah
Muslim yang cenderung rasional, kritis, dan
selektif terhadap pesan keagamaan.®

Marketing dakwah dalam artikel ini menjadi
kerangka kerja strategis untuk menciptakan,
mengomunikasikan dan mempertahankan nilai
dakwah secara berkelanjutan. Pendekatan ini
menempatkan mad’u sebagai subjek aktif yang
memiliki kebutuhan, ekspektasi dan preferensi
yang perlu dipahami secara mendalam.
Marketing dakwah bukan sekadar menjadi alat
promosi, melainkan sebagai pendekatan yang
menekankan relevansi nilai, konsistensi pesan
dan keberlanjutan dampak. Berbeda dengan
dakwah konvensional yang lebih berorientasi
pada penyampaian pesan satu arah, marketing

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

dakwah lebih menekankan dialog, engagement,
dan penciptaan makna. Dalam konteks kelas
menengah Muslim, pendekatan ini
memungkinkan dakwah bergeser dari logika
mobilisasi massa menuju logika transformasi
nilai dan perilaku.

2. Diferensiasi Kelas Sosial Muslim di
Indonesia

Pemahaman terhadap struktur kelas sosial
merupakan prasyarat penting dalam
pengembangan  strategi dakwah  yang
kontekstual dan efektif. Dalam masyarakat
Muslim Indonesia yang ditandai oleh
heterogenitas karakter sosial, ekonomi, dan
budaya, dakwah tidak dapat menerapkan
praktik komunikasi yang homogen. Perbedaan
tingkat penghasilan, tingkat pendidikan,
orientasi keberagamaan, serta relasi terhadap
otoritas keagamaan membentuk cara yang
beragam dalam menerima, menafsirkan, dan
merespons pesan dakwah. Oleh karena itu,
analisis diferensiasi kelas sosial Muslim harus
menjadi landasan dalam merancang
pendekatan dakwah yang adaptif.

Tabel 2. Perbandingan Dakwah Konvensional dan Marketing Dakwah

Aspek Perbandingan Dakwah Konvensional Marketing Dakwah
Paradigma Dasar Normatif-doktrinal Strategis—komunikatif
Orientasi Utama Ketaatan menjalankan kewajiban Perubahan sikap, pemahaman dan

agama perilaku mad’u

Posisi Mad’u Objek dakwah (pasif) Subjek dakwah (aktif dan rasional)
Pendekatan Audiens Umum dan homogen Tersegmentasi dan kontekstual
Perencanaan Dakwah Spontan, berbasis rutinitas Terencana, berbasis kebutuhan aktual
Basis Pesan Dalil normatif dan nasihat moral bermakna, solusi pribadi dan sosial
Gaya Komunikasi Satu arah (monolog) Dua arah (dialog)
Media Dakwah Mimbar, majelis taklim fisik Media digital, hybrid, komunitas
Ukuran Keberhasilan Jumlah jamaah dan aktivitas Perubahan perilaku dan loyalitas
Durasi Relasi Sesaat (event-based) Jangka panjang (relationship-based)
Peran Data & Evaluasi Minim atau tidak sistematis Berbasis data dan evaluasi berkelanjutan
Risiko Utama Tidak relevan dengan modernitas Komersialisasi jika mengabaikan etika
Landasan Etika Norma dakwah klasik Syariah, maslahah, etika pemasaran

Sumber: dikembangkan dari berbagai sumber: Kotler & Zaltman (1971), Kartajaya & Sula (2006), Hasan (2009), Fealy (2018),

dan Rohimah (2021).

48 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, 133-135.

49 Zuly Qodir, Islam, Syariah, dan Gerakan Sosial,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014, 101-103.

Vol. 7 No.2 Desember 2425 365



Shofyan Affandy

Secara sosiologis, kelas sosial dalam

masyarakat  Muslim  Indonesia  dapat
dipetakan ke dalam tiga kategori besar, yakni
kelas bawah, kelas menengah, dan kelas atas.
Klasifikasi ini tidak dimaksudkan sebagai
kategorisasi yang kaku, melainkan hanya
sebagai alat analitis untuk memahami variasi
corak keberagamaan dalam struktur sosial
yang berbeda.

karakteristik unik yang mempengaruhi

Setiap kelas memiliki
kebutuhan, preferensi, serta tantangan
dakwah vyang berbeda. Maka, strategi
disusun perlu
sosiologis
setiap kelas agar pesan keagamaan tidak

dakwah yang
mempertimbangkan  karakter
kehilangan relevansi sosialnya.

Pada kelompok kelas bawah Muslim dengan
kondisi sosial ekonomi yang relatif rentan,
pendapatan rendah, pekerjaan informal, dan
keterbatasan akses terhadap pendidikan
yang berkualitas, akan membentuk pola
keberagamaan yang cenderung tradisional
dan  ritualistik. =~ Keberagamaan pada
kelompok ini terikat pada struktur komunitas
lokal dan figur otoritas keagamaan
setempat, seperti kyai atau ustaz, yang
menjadi rujukan utama dalam praktik
keagamaan. Dalam konteks ini, dakwah bisa
berfungsi sebagai sarana penguatan moral,
solidaritas sosial, dan ketahanan spiritual di
tengah tekanan ekonomi dan sosial yang
dihadapi sehari-hari. Implikasi strategis dari
karakter tersebut, dakwah pada kelas bawah
Muslim akan lebih efektif jika dikemas dalam
pendekatan empatik dan berbasis
pemberdayaan. Pesan keagamaan vyang
terlalu abstrak atau argumentatif cenderung
kurang relevan jika tidak disertai dengan
solusi konkret terhadap persoalan hidup
sehari-hari. Maka, program dakwah yang
berbasis pada kegiatan sosial-ekonomi,
seperti zakat produktif, penguatan ekonomi

umat, pendidikan keagamaan dasar, dan

366 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan lImu Dakwah

layanan sosial, adalah pendekatan yang
paling sesuai. Sehingga dakwah tidak hanya
berfungsi sebagai transmisi nilai ajaran
Islam, tetapi juga sebagai praksis sosial yang
nyata.

Berbeda
menengah Muslim menunjukkan karakter

dengan kelas bawah, kelas
sosiologis yang lebih kompleks dan reflektif.
memiliki  tingkat

hingga tinggi,
pendapatan yang relatif stabil, serta akses

Kelas ini umumnya

pendidikan menengah
luas terhadap informasi dan media. Hal ini
akan membentuk orientasi keberagamaan
yang tidak lagi bergantung pada tradisi atau
otoritas individual, melainkan cenderung
lebih rasional, kritis, dan kontekstual. Kelas
menengah ini tidak sekadar menerima
ajaran agama secara pasif, melainkan turut
aktif dalam menafsirkan, mendiskusikan,
dan  bahkan
keagamaan di ruang publik, terutama

memproduksi  wacana

melalui media digital.

Tantangan utama dakwah pada kelas
menengah Muslim bukanlah keterbatasan
akses terhadap ajaran agama, melainkan
meningkatnya skeptisisme terhadap dakwah
yang bersifat normatif-dogmatis dan tidak
relevan dengan realitas kehidupan modern.
Selain itu, maraknya komodifikasi agama di
ruang publik juga berpotensi menurunkan
kepercayaan kelas menengah Muslim
terhadap institusi dan aktor dakwah. Maka
pendekatan dakwah yang efektif bagi kelas
ini harus mampu menggabungkan
kedalaman substansi ajaran Islam dengan
rasionalitas argumentatif dan sensitivitas
sosial. Dalam konteks inilah, konsep
marketing dakwah berbasis Islam rasional
menjadi sangat dibutuhkan. Dakwah harus
diposisikan sebagai proses komunikasi
strategis yang berorientasi pada penciptaan

nilai (value creation), bukan sekadar



penyampaian  pesan. Dakwah  harus
diarahkan untuk membangun relevansi,
kepercayaan, dan keterlibatan audiens
melalui dialog dan argumentasi rasional.
Bagi kelas menengah Muslim, dakwah tidak
kebutuhan

semata, melainkan juga menjadi kebutuhan

hanya memenuhi spiritual
intelektual dan sosial sebagai bagian dari
masyarakat modern.

Sementara itu, kelas atas Muslim memiliki
karakteristik yang berbeda secara signifikan.
Dengan akses ekonomi, pendidikan, dan
jejaring sosial yang sangat luas, kelas ini
menampilkan orientasi keberagamaan yang
lebih selektif dan pragmatis. Relasi mereka
dengan agama tidak selalu diekspresikan
melalui  keterlibatan ritual, melainkan
melalui simbol-simbol prestisius, filantropi,
dan dukungan terhadap institusi keagamaan
yang berskala besar. Kelas atas Muslim
banyak berperan sebagai patron atau
penyokong  finansial bagi kegiatan
keagamaan, meskipun keterlibatan langsung
mereka dalam aktivitas dakwah relatif

terbatas.

Dakwah pada segmen kelas atas Muslim
menghadapi tantangan berupa jarak sosial
dan elitisme, sehingga pendekatan dakwah
yang bersifat populis atau emosional sering
kali kurang efektif. Strategi dakwah yang
lebih relevan bagi kelompok ini adalah lebih
menekankan dimensi etika, kepemimpinan
moral, dan tanggung jawab sosial. Program
dakwah yang fokus pada etika bisnis Islam,
pengelolaan wakaf produktif, filantropi
strategis, serta peran sosial elite Muslim
dalam pembangunan masyarakat menjadi
pendekatan vyang lebih sesuai dengan
karakter mereka.

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:

Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

Perbandingan antara ketiga kelas sosial
Muslim tersebut menunjukkan bahwa kelas
menengah Muslim menempati posisi yang
paling strategis dalam lanskap dakwah di
Indonesia. Kelas ini tidak hanya memiliki
jumlah yang signifikan, tetapi juga pengaruh
sosial yang besar, baik melalui peran
profesional, konsumsi budaya, maupun
produksi  wacana  keagamaan. Kelas
menengah Muslim juga berpotensi sebagai
jembatan antara kelas bawah dan kelas atas,
sehingga nilai-nilai dakwah di kalangan kelas
menengah berpeluang untuk disebarluaskan

ke segmen sosial lainnya.

Dari pemetaan diferensiasi kelas sosial ini,
menunjukkan bahwa dakwah tidak dapat
mengabaikan analisis struktural masyarakat.
Segmentasi kelas sosial harus menjadi
analitis  untuk  memahami

dipraktikkan  dan
konteks sosial yang

kerangka

bagaimana agama
dimaknai dalam

berbeda. Dengan mengintegrasikan analisis
kelas sosial ke dalam kerangka marketing
dakwah berbasis Islam rasional, maka artikel
ini  mencoba menawarkan pendekatan
dakwah yang lebih kontekstual, adaptif, dan
berkelanjutan. Diferensiasi kelas sosial ini
juga akan menghasilkan analisis SWOT dalam
dakwah. Karena, setiap kelas sosial memiliki
konfigurasi kekuatan, kelemahan, peluang,
dan ancaman vyang berbeda, sehingga
strategi dakwah harus dirumuskan secara
spesifik dan unik. Kelas menengah Muslim
yang memiliki kekuatan literasi tinggi dan
keterbukaan terhadap gagasan baru, harus
diimbangi dengan strategi yang mampu
mengatasi kelemahan berupa skeptisisme-
kritis  terhadap
Sehingga dakwah harus mampu merespons

otoritas  keagamaan.

tantangan sosial melalui proses reflektif

untuk menyesuaikan diri dengan dinamika
masyarakat. Integrasi antara analisis kelas

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 367



Shofyan Affandy

sosial, marketing dakwah, dan Islam rasional
dalam artikel ini diharapkan memberikan
kontribusi yang signifikan bagi studi dakwah
di Indonesia, khususnya dalam merespons
kebutuhan dan tantangan kelas menengah
Muslim sebagai segmen utama pada
masyarakat modern.

3. Analisis SWOT Dakwah pada
Segmen Kelas Menengah Muslim
di Indonesia

Untuk  melakukan

pemetaan karakter

sosiologis  kelas  menengah  Muslim
Indonesia, diperlukan perangkat analisis
yang mampu mengekplorasi kondisi internal
dan dinamika eksternal masyarakat. Analisis
SWOT

Opportunities, Threats) diterapkan sebagai

(Strengths, Weaknesses,

kerangka kerja strategis untuk

mengidentifikasi  keterbatasan, potensi,
peluang struktural, serta tantangan dakwah
pada segmen kelas menengah Muslim.
Kerangka kerja ini menjadi alat analitis untuk
mengintegrasikan

perspektif  sosiologis,

komunikatif, dan normatif dalam
pengembangan strategi dakwah berbasis

marketing dakwah dan Islam rasional.

Strengths (Kekuatan):

Kekuatan utama dakwah pada segmen kelas
menengah Muslim terletak pada tingkat
literasi keagamaan vyang relatif tinggi.
Pendidikan formal yang lebih baik, akses luas
terhadap sumber pengetahuan, serta
keterlibatan aktif dalam ruang publik digital
membentuk audiens dakwah yang mampu
berpikir reflektif dan argumentatif. Kekuatan
ini merupakan modal strategis bagi dakwah
yang menekankan pendekatan rasional,

dialogis, dan berbasis nilai.

Kelas menengah Muslim juga memiliki
modal sosial yang kuat dalam bentuk jejaring

368 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

profesional, komunitas berbasis minat, dan
organisasi keagamaan modern. Jejaring ini
memungkinkan difusi pesan dakwah secara
horizontal, tanpa bergantung pada otoritas
keagamaan formal. Dalam marketing
dakwah, kekuatan ini bisa memperkuat
strategi

komunitas dakwah tematik, serta dakwah

efektivitas word-of-mouth,
berbasis influencer Muslim yang kredibel
secara intelektual.

Kekuatan lainnya adalah orientasi kelas
menengah Muslim terhadap nilai-nilai Islam
yang kompatibel dengan modernitas, seperti
etika kerja profesional, keadilan sosial,
integritas, dan keseimbangan antara
spiritualitas dan produktivitas. Orientasi ini
membuka peluang bagi ajaran Islam rasional
yang menempatkan Islam sebagai sistem
problematikan

nilai  yang menjawab

kehidupan kontemporer.

Weaknesses (Kelemahan):

Salah satu kelemahan utama kelas
menengah Muslim adalah fragmentasi
otoritas keagamaan, karena kelas ini tidak
bergantung pada satu figur atau institusi
keagamaan tertentu, melainkan
mengonsumsi beragam sumber dakwah
yang bisa jadi saling bertentangan.
Dampaknya dapat melemahkan konsistensi
pesan dakwah dan menimbulkan
kebingungan. Kelas menengah Muslim juga
menunjukkan tingkat skeptisisme yang tinggi
terhadap dakwah yang dogmatis, politis,
atau hanya berorientasi komersial semata.
Fenomena komodifikasi agama, seperti
dakwah yang dikemas sebagai hiburan atau
bisnis, akan berpotensi menurunkan
kepercayaan terhadap aktor dakwah. Dalam
perspektif marketing dakwah, rendahnya
trust ini merupakan kelemahan serius karena

dapat menghambat proses value delivery



dan relationship building dengan pasar
dakwah.

Kelemahan lainnya adalah kecenderungan
individualisme, di mana keberagamaan
dipraktikkan secara personal dan selektif.
Meskipun hal ini sejalan dengan rasionalitas
modern, individualisme yang berlebihan
dapat mengurangi kolektivitas dalam
dakwah dan
orientasi sosial. Maka, dakwah perlu

komunitas melemahkan
dirancang untuk menyeimbangkan antara
kebebasan individu dan tanggung jawab
sosial keagamaan.

Opportunities (Peluang):

Terdapat beberapa peluang bagi
pengembangan dakwah pada segmen kelas
menengah Muslim. Pertama, digitalisasi
ruang publik akan membuka kanal dakwah
yang lebih luas, fleksibel, dan murah. Media
sosial, platform video, podcast, dan kelas
daring memungkinkan dakwah Islam
rasional menjangkau kelas menengah
Muslim secara lebih intensif. Karena dakwah
tidak lagi dibatasi oleh ruang fisik masjid atau
majelis taklim, agar bisa tetap hadir dalam

keseharian audiens.

Kedua, meningkatnya kebutuhan mencari
makna (search for meaning) di tengah
kehidupan modern yang kompetitif dan
materialistik menjadi peluang strategis bagi
dakwah. Meskipun lebih mapan secara
ekonomi, kelas menengah Muslim sering
menghadapi krisis ~ makna, depresi
profesional dan kegelisahan eksistensial.
Dakwah Islam rasional yang mampu
menawarkan kerangka etika, tujuan hidup,
dan keseimbangan spiritual akan memiliki

daya tarik yang kuat bagi segmen ini.

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:

Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

Ketiga, berkembangnya wacana Islam
moderat dan inklusif di tingkat nasional dan
global akan membuka peluang bagi dakwah
yang lebih

toleransi, dan keadilan sosial. Marketing

menekankan rasionalitas,
dakwah dapat memposisikan Islam rasional
sebagai brand value yang relevan dengan
identitas kelas menengah Muslim Indonesia
yang modern dan religius.

Threats (Ancaman):

Dakwah pada segmen kelas menengah
beberapa
ancaman eksternal, salah satunya adalah

Muslim  juga  menghadapi
polarisasi wacana keagamaan, terutama
yang dipicu oleh kontestasi politik identitas
dan algoritma media digital. Polarisasi ini
akan mempersempit ruang dialog rasional
dan memperkuat ekstremisme naratif dalam
bentuk konservatisme maupun liberalisme
yang tidak berbasis pada nilai Islam.

Ancaman lainnya adalah kompetisi narasi
keagamaan yang semakin ketat di ruang
publik. Kelas menengah Muslim menjadi
target berbagai ideologi, gaya hidup, dan
produk spiritual alternatif yang tidak selalu
sejalan dengan nilai-nilai Islam. Sehingga
dakwah Islam rasional harus bersaing tidak
hanya dengan dakwah internal umat Islam
sendiri, tetapi juga dengan ideologi sekuler
dan budaya populer global.

Ketergantungan pada media digital juga
membawa risiko distorsi pesan dakwah.
Fenomena viralitas dan komersialisasi
platform digital dapat mereduksi ajaran
agama secara berlebihan atau
sensasionalisasi isu-isu keagamaan yang
tidak substantif. Dampaknya berpotensi
mereduksi kedalaman intelektualitas ajaran
Islam rasional dan mengaburkan tujuan

transformasi nilai jangka panjang.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 369



Shofyan Affandy

4. Strategi Dakwah Kelas Menengah
Muslim Berbasis Analisis SWOT
Hasil pemetaan SWOT telah menunjukkan
bahwa

dakwah pada segmen kelas

menengah Muslim Indonesia memiliki
beberapa potensi yang sangat kompleks.
Kekuatan internal berupa literasi dan
rasionalitas harus bisa dioptimalkan untuk
berupa

digitalisasi dan kebutuhan akan makna

merespons  peluang eksternal
hidup, sekaligus bisa mengatasi kelemahan
dan eksternal melalui strategi yang adaptif
dan reflektif.

marketing dakwah berbasis Islam rasional,

Dalam kerangka kerja
analisis SWOT bisa menjadi dasar bagi
perumusan strategi SO, WO, ST, dan WT yang
lebih konkret dan operasional. Sehingga,
dakwah tidak berhenti pada level normatif,
tetapi berkembang sebagai praktek strategis
yang mampu menjawab dinamika kelas
Muslim  Indonesia

menengah secara

berkelanjutan.

Berdasarkan analisis SWOT vyang telah
diuraikan  sebelumnya, maka perlu
dirumuskan strategi dakwah yang lebih
operasional dan aplikatif. Matriks SO-WO-
ST-WT digunakan untuk mengintegrasikan
faktor internal (kekuatan dan kelemahan)
dengan faktor eksternal (peluang dan
ancaman), agar menghasilkan strategi
dakwah vyang kontekstual, adaptif, dan
berkelanjutan bagi segmen kelas menengah
Muslim Indonesia. Pendekatan ini selaras
dengan prinsip marketing dakwah yang
menekankan perencanaan strategis,
diferensiasi pesan, serta orientasi pada
kebutuhan audiens tanpa mengabaikan nilai

normatif Islam.
Strategi SO (Strength—Opportunity):

Strategi SO diarahkan pada pemanfaatan
kekuatan internal dakwah kelas menengah

370 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

Muslim untuk merespons peluang eksternal.

Tingginya  literasi,  rasionalitas, dan

keterbukaan kelas menengah Muslim

terhadap wacana keagamaan modern

menjadi peluang utama untuk

mengembangkan dakwah Islam yang
rasional melalui media digital dan ruang
publik baru. Strategi SO ini dapat diwujudkan
melalui pengembangan konten dakwah yang
argumentatif, berbasis data, dan relevan
dengan isu-isu aktual seperti etika profesi,
keadilan sosial, ekonomi syariah, dan
keseimbangan kehidupan modern. Media
digital dimanfaatkan bukan sekadar sebagai
saluran distribusi pesan, tetapi sebagairuang
dialog intelektual yang memungkinkan
interaksi dua arah antara dai dan madu.
Strategi ini akan memperkuat positioning
dakwah sebagai sumber bagi pencarian
makna hidup dan orientasi nilai di tengah
kehidupan kelas menengah yang sangat
kompetitif.

Jejaring sosial dan komunitas profesional
kelas menengah Muslim juga dapat
dakwah
horizontal. Dakwah berbasis komunitas ini

dioptimalkan  sebagai  kanal

sejalan dengan prinsip marketing relational,
dakwah
kepercayaan, kredibilitas dan konsistensi.

di mana dibangun  melalui
Sehingga, kekuatan internal kelas menengah
Muslim tidak hanya dimanfaatkan untuk
konsumsi dakwah, tetapi juga untuk

produksi pesan dakwah yang konstruktif.

Strategi WO (Weakness—Opportunity):

Strategi WO difokuskan pada upaya

mengatasi  kelemahan internal demi
memanfaatkan peluang eksternal.
Fragmentasi otoritas keagamaan dan

skeptisisme terhadap dakwah konvensional
harus dapat direspons dengan pendekatan
dakwah berbasis kredibilitas intelektual dan



transparansi dialogis. Peluang terbuka untuk

membangun  otoritas dakwah tanpa
bergantung pada karisma personal semata,
melainkan  pada  kualitas  argumen,
konsistensi nilai, dan rekam jejak intelektual.
Strategi WO harus mendorong lahirnya dai
atau institusi dakwah yang mampu
menjembatani teks keagamaan klasik dari
kitab suci dengan realitas sosial kontemporer
kelas menengah Muslim.

Kecenderungan individualisme kelas

menengah dapat diatasi melalui
pengembangan program dakwah berbasis
komunitas, seperti kajian profesional
Muslim, parenting Islami, atau etika bisnis
syariah. Program ini bisa memanfaatkan
peluang kebutuhan makna dan aktualisasi
diri kelas menengah, sekaligus mengurangi
kelemahan berupa rendahnya kolektivitas

dalam aktivitas dakwah tradisional.

Strategi ST (Strength—-Threat):
Strategi ST
kekuatan internal dakwah kelas menengah

bertujuan memanfaatkan
Muslim untuk mengantisipasi ancaman
berupa
wacana keagamaan dan kompetisi ideologis

eksternal. Ancaman polarisasi
dapat dihadapi dengan memperkuat fondasi
Islam rasional yang moderat, inklusif, dan
argumentatif.

Kapasitas kognitif kelas menengah Muslim
akan memungkinkan dakwah berperan
sebagai ruang klarifikasi dan penyeimbang
narasi-narasi yang ekstrem. Perlu merancang
strategi dakwah yang menekankan pada
metodologi berpikir kritis dalam Islam,
prinsip maqasid al-shari‘ah, serta potensi
ijtihad sebagai  fondasi rasionalitas
keislaman. Sehingga dakwah tidak hanya
menyampaikan pesan normatif, tetapi juga
membekali  audiens

dengan kerangka

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:

Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

berpikir ilmiah untuk menyaring informasi
keagamaan di ruang publik digital.

Kekuatan jejaring kelas menengah Muslim
juga dapat dimanfaatkan untuk membangun
koalisi dakwah antar komunitas yang
menolak  politisasi dan  ekstremisme
beragama. Strategi ini akan memperkuat
daya tahan dakwah terhadap ancaman
fragmentasi sosial dan ideologi yang semakin

intensif.

Strategi WT (Weakness—Threat):
Strategi WT merupakan strategi defensif
yang diarahkan untuk meminimalkan
kelemahan internal sekaligus mengurangi
dampak ancaman eksternal. Strategi ini
penting untuk mencegah reduksi ajaran
Islam akibat komodifikasi agama dan distorsi
pesan keagamaan di media digital. Bentuk
implementasinya adalah penguatan etika
dakwah, baik pada level individu dai maupun
institusi dakwah. Etika ini mencakup
komitmen terhadap akurasi ilmiah, kejujuran
intelektual, dan tanggung jawab sosial dalam
menyampaikan pesan keagamaan. Dengan
demikian, kelemahan berupa rendahnya
kepercayaan publik dapat diminimalkan,
sekaligus mengurangi risiko terjebak dalam
logika viralitas yang merusak substansi
dakwah.

Strategi WT ini juga mencakup
pengembangan literasi keagamaan digital
bagi kelas menengah Muslim. Tujuannya
audiens

untuk membekali dengan

kemampuan berpikir kritis untuk
membedakan antara dakwah yang substantif
dan narasi keagamaan yang manipulatif.
Sehingga, dakwah tidak hanya berfungsi
sebagai penyampaian pesan, melainkan juga
sebagai mekanisme perlindungan nilai (value

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 371



Shofyan Affandy

protection) di tengah kompetisi narasi
keagamaan yang semakin kompleks.

5. Program Dakwah Konkret pada

Segmen Kelas Menengah Muslim
Berdasarkan strategi SO-WO-ST-WT di atas,
dakwah pada segmen kelas menengah
Muslim Indonesia bisa diaplikasikan dalam
program-program  konkret yang lebih
operasional. Program dakwah dalam konteks
ini tidak dipahami semata sebagai kegiatan
ceramah agama, melainkan sebagai kegiatan
intervensi sosial-komunikatif yang dirancang
secara strategis untuk menjawab kebutuhan,
tantangan, dan dinamika keberagamaan
kelas menengah Muslim. Dalam perspektif
marketing  dakwah, dakwah
ditempatkan sebagai proses penciptaan,
penyampaian, dan internalisasi nilai Islam

aktivitas

secara berkelanjutan.

Program Dakwah Berbasis Strategi SO:

Program dakwah berbasis strategi SO
berfokus pada pemanfaatan kekuatan
internal kelas menengah Muslim, vyaitu
literasi, rasionalitas, dan jejaring sosial, guna
menangkap peluang digitalisasi dan
kebutuhan makna. Program konkret yang
dapat dikembangkan adalah membangun
platform kajian dakwah digital berbasis
rasional-tematik dengan konten vyang
argumentatif dan kontekstual, sesuai dengan
preferensi kelas menengah, seperti podcast
intelektual, video analisis isu keislaman, dan
kelas diskusi daring. Program ini berfungsi
sebagai sarana edukasi  keagamaan,
sekaligus sebagai ruang dialog antara dai dan
mad’u. Tema-tema yang diangkat meliputi
etika profesional Muslim, integrasi iman dan
sains, kepemimpinan Islami, serta tantangan
etika pada kehidupan modern. Dengan
memanfaatkan kekuatan kognitif kelas

menengah Muslim, program ini bisa

372 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

memperkuat fungsi dakwah sebagai sumber
pencarian makna dan orientasi nilai di
tengah kompleksitas modernitas. Dapat juga
dikembangkan program komunitas dakwah
profesional Muslim dengan memanfaatkan
jejaring kelas menengah berupa komunitas
profesi atau minat. Program ini akan
mendorong partisipasi aktif audiens sebagai
subjek dakwah, sehingga
jangkauan dan keberlanjutan dakwah secara

memperluas

horizontal.

Program Dakwah Berbasis Strategi WO:

Program dakwah yang berbasis strategi WO
diarahkan untuk mengatasi kelemahan
internal dakwah kelas menengah Muslim,
otoritas dan

seperti fragmentasi

individualisme, dengan  memanfaatkan
peluang eksternal berupa kebutuhan makna
dan akses luas terhadap pengetahuan. Salah
satu program konkret adalah program
kapasitas dai  yang

kompetensi

pengembangan
menekankan keilmuan,
metodologi berpikir kritis, dan kemampuan
komunikasi publik yang rasional. Program ini
bertujuan membangun figur dai yang
memiliki legitimasi normatif, sekaligus juga
kredibilitas
menengah Muslim. Dai harus mampu

intelektual di mata kelas

menjadi fasilitator dialog dan penafsir nilai,
bukan sebagai otoritas dogmatik. Sehingga
fragmentasi otoritas dapat direduksi melalui
kualitas

konsistensi metodologis dan

argumentasi dakwah.

Dikembangkan juga program  kajian
komunitas tematik berbasis kebutuhan kelas
menengah, seperti kajian keluarga Muslim,
etika konsumsi dan gaya hidup Islami, atau
manajemen stres dan spiritualitas. Program
ini memanfaatkan kebutuhan aktual kelas
menengah untuk membangun ikatan kolektif



dan mengurangi kecenderungan

individualisme.

Program Dakwah Berbasis Strategi ST:

Program dakwah berbasis strategi ST
difokuskan pada pemanfaatan kekuatan
internal kelas menengah Muslim untuk
menghadapi ancaman polarisasi dan
ekstremisme wacana. Program konkret yang
relevan adalah literasi keislaman kritis yang
bertujuan membekali kelas menengah
Muslim dengan kerangka berpikir
metodologis dalam memahami perbedaan
mazhab, pandangan keagamaan, dan isu-isu
kontemporer. Program ini dapat diterapkan
melalui diskusi publik, modul daring, atau
pelatihan singkat yang membahas prinsip-
prinsip Islam rasional seperti magqgasid al-
shari‘ah, ijtihad, dan etika perbedaan.
Dengan memperkuat kapasitas intelektual
audiens, maka dakwah bisa berperan
sebagai mekanisme pencegah radikalisasi

dan polarisasi ideologis.

dakwah
kolaborasi lintas komunitas juga dapat

Program moderasi  berbasis

dikembangkan untuk memperkuat
ketahanan sosial kelas menengah Muslim.
Program ini menempatkan dakwah sebagai
ruang konsolidasi nilai-nilai Islam yang
moderat, inklusif, dan berorientasi pada
kohesi sosial, sehingga dapat meredam
ancaman konflik dan fragmentasi.

Program Dakwah Berbasis Strategi WT:

Program dakwah berbasis strategi WT
bersifat defensif dan preventif. Tujuannya
meminimalkan kelemahan internal sekaligus
menghindari dampak ancaman eksternal
seperti komodifikasi agama dan distorsi

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:

Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

pesan dakwah. Program utamanya adalah
penguatan etika dakwah profesional, untuk
memastikan bahwa dakwah  tetap
berorientasi pada nilai, bukan sekadar
popularitas atau profit ekonomi. Program ini
meliputi  penyusunan pedoman etika
dakwah digital, pelatihan etika komunikasi
keagamaan, serta mekanisme evaluasi
konten dakwah. Dengan memperkuat etika
dakwah, kepercayaan kelas menengah
Muslim terhadap institusi dan aktor dakwah

dapat dijaga.

Dikembangkan pula program literasi digital
keagamaan bagi audiens kelas menengah,
yang bertujuan meningkatkan kemampuan
kritis dalam mengonsumsi konten dakwah di
media sosial. Dimana audiens ditempatkan
sebagai subjek aktif yang mampu memilah,
menilai, dan merefleksikan pesan
keagamaan secara rasional dan bertanggung

jawab.

Sintesis Program Dakwah sebagai Implementasi
Marketing Dakwah Islam Rasional

Program-program dakwah yang operasional
ini merupakan implementasi dari strategi
SWOT dalam kerangka kerja marketing
dakwah berbasis Islam rasional. Program
tersebut dirancang untuk meningkatkan
dakwah,
memperkuat relevansi Islam sebagai sistem

efektivitas khususnya  untuk
nilai yang mampu menjawab dinamika

kehidupan kelas menengah  Muslim
Indonesia. Dengan demikian, dakwah dapat
menjadi praksis sosial yang terencana,
terukur, dan berkelanjutan. Strategi dan
program-program dakwah operasional pada
kelas menengah Muslim Indonesia tersebut

bisa dirangkum dalam tabel berikut:

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 373



Shofyan Affandy

Tabel 3. Program Dakwah pada Segmen Kelas Menengah Muslim Indonesia

Strategi | Program Dakwah Tujuan Strategis Peg:;‘:(lzt‘.an Implementasi
Platform Dakwah Mengoptimalkan Dakwah rasional, Podcast intelektual,
Digital Rasional- literasi dan rasionalitas | dialogis, berbasis video analisis, kelas
Tematik kelas menengah untuk | isu kontemporer daring interaktif
memenuhi kebutuhan
SO makna di era digital
Komunitas Dakwah | Memanfaatkan jejaring | Dakwah berbasis Kajian tematik
Profesional Muslim | sosial kelas menengah komunitas dan berbasis profesi,
sebagai kanal dakwah nilai forum diskusi nilai
horizontal Islam
Inkubator Dai Mengatasi fragmentasi | Dakwah berbasis Pelatihan dai,
Intelektual otoritas melalui keilmuan dan mentoring intelektual,
peningkatan metodologi penguatan literasi
WO kredibilitas dai berpikir kritis keislaman
Kajian Komunitas Mengurangi Dakwah Kajian parenting
Tematik individualisme religius kontekstual dan Islami, etika gaya
dengan pendekatan aplikatif hidup, spiritualitas
kebutuhan aktual modern
Program Literasi Menangkal polarisasi Dakwah Islam Modul literasi digital,
Keislaman Kritis dan ekstremisme moderat dan diskusi publik,
wacana keagamaan rasional webinar metodologi
ST Islam
Dakwah Moderasi Memperkuat Dakwah Forum lintas
Berbasis Kolaborasi | ketahanan sosial kolaboratif dan komunitas, kajian
terhadap konflik inklusif moderasi Islam
ideologis
Penguatan Etika Mencegah delegitimasi | Dakwah beretika Pedoman etika
Dakwah dakwah akibat dan bertanggung dakwah digital,
Profesional komodifikasi agama jawab pelatihan komunikasi
WT etis
Literasi Digital Mengurangi dampak Dakwah edukatif Pelatihan literasi
Keagamaan distorsi dan manipulasi | dan protektif nilai | digital, panduan
Audiens narasi keagamaan evaluasi konten
dakwah
Simpulan Oleh karena itu, artikel ini menempatkan
Artikel ini menegaskan bahwa dakwah pada marketing dakwah berbasis Islam rasional
segmen kelas menengah Muslim di sebagai kerangka konseptual yang mampu

Indonesia menghadapi tantangan struktural
dan kultural yang menuntut pendekatan
yang lebih
kontekstual.

rasional, strategis, dan

Karakter kelas menengah
Muslim vyang well-educated, kritis, dan
terintegrasi  dengan  budaya  digital,
menjadikan pendekatan dakwah normatif—
konvensional yang bersifat homogen dan

satu arah semakin kehilangan relevansinya.

374 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah

menjembatani nilai-nilai normatif ajaran
Islam dengan karakter sosial kelas menengah
Muslim Indonesia. Artikel ini menempatkan
Islam rasional sebagai fondasi normatif dan
epistemologis yang menghasilkan orientasi
dan etika dakwah.

Fondasi ini dioperasionalkan melalui skema

nilai, logika pesan,

marketing dakwah sebagai kerangka kerja
strategis, yang meliputi segmentasi mad‘u,



perumusan value proposition dakwah,
positioning pesan dakwah, serta strategi
pemanfaatan media dan engagement yang
sesuai dengan karakter kelas menengah
Muslim. Integrasi kedua pendekatan
tersebut memungkinkan dakwah dirancang
tidak hanya sebagai

komunikasi normatif, melainkan juga sebagai

penyampaian

proses internalisasi nilai Islam rasional yang
solutif dan bermakna.

Analisis SWOT yang digunakan dalam artikel
ini berfungsi sebagai instrumen untuk
membaca kekuatan, kelemahan, peluang,
dan ancaman dakwah pada kelas menengah
Muslim Indonesia. Hasil analisis tersebut
menunjukkan bahwa potensi rasionalitas,
literasi, dan kebutuhan akan makna
keberagamaan yang reflektif merupakan
dakwah.
fragmentasi otoritas keagamaan, kompetisi

kekuatan utama Sedangkan
wacana di ruang digital, dan dominasi
dakwah populis menjadi tantangan yang
harus dijawab secara strategis. Berdasarkan
analisis ini, dihasilkan formulasi strategi
dakwah SO-WO-ST-WT vyang kemudian
diderivatifkan dalam program dakwah
operasional yang bersifat rasional, strategis,
dan kontekstual. Model konseptual ini

memperdalam kajian  dakwah  dari

Bibliografi

Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:

Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional

pendekatan yang normatif-deskriptif menuju
pendekatan vyang reflektif, etis, dan
berkelanjutan. Dimana dakwah dipahami
sebagai proses penciptaan nilai (value-based
dakwah), bukan
penyampaian pesan atau komodifikasi

sekadar aktivitas

simbol keagamaan.

Dengan demikian, artikel ini memberikan
insight bahwa efektivitas dakwah pada kelas
menengah Muslim di Indonesia dapat
dicapai melalui integrasi Islam rasional
sebagai landasan nilai, marketing dakwah
sebagai pendekatan strategis, dan analisis
SWOT sebagai instrumen pemetaan konteks
sosial. Dengan menempatkan Islam rasional
sebagai fondasi epistemologis dan marketing
dakwah sebagai instrumen strategis, artikel
ini  membuktikan bahwa dakwah kelas
menengah Muslim dapat dirancang secara
kontekstual tanpa kehilangan integritas nilai
Islam. Sintesis ini tidak hanya memperkaya
pengembangan teori dakwah kontemporer,
tetapi juga menyediakan kerangka praktis
bagi perancangan strategi dan program
dakwah yang relevan, berkelanjutan, dan
adaptif terhadap dinamika kelas menengah
Muslim modern di Indonesia.

Al-Jabiri, Muhammad ‘Abid. Arab-Islamic Philosophy: A Contemporary Critique. Austin:

University of Texas Press, 1994.

Aziz, Moh. Ali. IImu Dakwah. Jakarta: Kencana, 2016.
Azra, Azyumardi. Islam in the Indonesian World. Bandung: Mizan, 2006.
Bruinessen, Martin van. Genealogies of Islamic Radicalism in Post-Suharto Indonesia. South East

Asia Research 10, no. 2, 2002.

. Producing Islamic Knowledge in Contemporary Indonesia. Die Welt des Islams 52, no.

3-4, 2012.

Creswell, John W. Penelitian Kualitatif & Desain Riset: Memilih di antara Lima Pendekatan, terj.
Ahmad Lintang Lazuardi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015.

Vol. 7 No.2 Desember 2025 | 375



Shofyan Affandy

Hasan, Noorhaidi. Islam Politik di Dunia Kontemporer. Yogyakarta: Suka Press, 2018.

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton
University Press, 2000.

Islamic Schools, Social Movements, and Democracy in Indonesia. Princeton:

Princeton University Press, 2009.

Heryanto, Ariel, Identity and Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture. Singapore: NUS
Press, 2014.

llaihi, Wahyu. Komunikasi Dakwah. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2010.

Kartajaya, Hermawan. Marketing Plus 2000: Siasat Memenangkan Persaingan Global. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 2002.

. Positioning, Differentiation, and Brand. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005.

Kotler, Philip. & Nancy Lee (terj.). Pemasaran Sosial: Mempengaruhi Perilaku untuk Kebaikan.
Jakarta: Salemba Empat, 2009.

Kotler, Philip. & Sidney Levy, “Broadening the Concept of Marketing”. Journal of Marketing Vol.
33, no. 1, 1969.

Luvitasari, Vivit. Yeni Karneli, Puji Gusri Handayani. “Rasionalisme dalam Filsafat Islam: Analisis
atas Pemikiran Harun Nasution.” Jurnal Multidisiplin lmu Akademik, Vol. 2, No, 6, 2025.

Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 1998.

Moosa, Ebrahim. Ghazzali and the Poetics of Imagination. Chapel Hill: University of North
Carolina Press, 2005.

Muis, Abdul. Komunikasi Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001.

Munir, Muhammad & Wahyu llaihi. Manajemen Dakwah. Jakarta: Kencana, 2006.

Nurhadi. “Harun Nasution (Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran).” Edukasi: Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1, 2013.

Qodir, Zuly. Islam, Syariah, dan Gerakan Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014.

Snyder, Hanne. “Literature Review as a Research Methodology: An Overview and Guidelines,”
Journal of Business Research 104. 2019.

Suhandang, Kustadi. Manajemen Dakwah. Bandung: Humaniora, 2014.

Syukir, Asmuni. Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam. Surabaya: Al-lkhlas, 1983.

Wasim, Alef Theria. “Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun Nasution.” Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, No. 59, 1996.

Webster, John. dan Richard T. Watson, “Analyzing the Past to Prepare for the Future: Writing a
Literature Review,” MIS Quarterly 26, no. 2. 2002.

376 | Inteleksia: Jurnal Pengembangan limu Dakwah



