
 
 
 
 
 
 

  Vol. 7 No.2 Desember 2025           353 
 

 

DOI Artikel: 10.55372/inteleksiajpid.v7i2.420  I  Hal. 353-376 

Vol. 7 No. 2 Desember 2025 

http://inteleksia.stidalhadid.ac.id  I  p-ISSN 2686-1178  I  e-ISSN 2686-3367 

Article Licensed Under  
Creative Commons Attribution-ShareAlike 
4.0 International   

 

STRATEGI DAKWAH PADA KELAS MENENGAH 

MUSLIM INDONESIA: PENDEKATAN MARKETING 

DAKWAH DAN ISLAM RASIONAL 

 
Shofyan Affandy 

STID Al-Hadid, Surabaya 

 

 

 
Abstrak: Perkembangan kelas menengah Muslim di Indonesia menghadirkan 
peluang sekaligus tantangan bagi dakwah. Kelompok ini memiliki pendidikan yang 
relatif tinggi, kompetensi rasional, gaya hidup modern dan akses media digital. 
Pendekatan dakwah konvesional yang didominasi pendekatan etis-normatif, belum 
mampu menjawab kebutuhan kelas menengah Muslim. Artikel ini bertujuan 
mengembangkan model konseptual strategi dakwah pada segmen kelas menengah 
Muslim Indonesia melalui pendekatan marketing dakwah berbasis Islam rasional. 
Pendekatan menggunakan penelitian kualitatif–konseptual berbasis kajian pustaka 
sistematis (systematic conceptual literature review) tentang esensi dakwah, karakter 
kelas menengah Muslim, rasionalitas Islam, dan teori marketing. Analisis SWOT 
digunakan sebagai sintesis pemetaan kekuatan, kelemahan, peluang, dan ancaman 
dakwah pada kelas menengah Muslim, untuk menghasilkan strategi dan program 
dakwah kontekstual. Pendekatan Islam rasional, yang mengintegrasikan wahyu, 
akal, dan konteks sosial, merupakan fondasi strategis bagi pengembangan dakwah 
pada kelas menengah Muslim. Dengan mengintegrasikan karakter kelas menengah 
Muslim, Islam rasional, dan analisis lingkungan dakwah, studi ini menawarkan 
model konseptual marketing dakwah berbasis Islam rasional sebagai kerangka 
pengembangan dakwah yang efektif dan solutif bagi masyarakat Muslim Indonesia. 
Studi ini memperkaya diskursus dakwah melalui pendekatan strategis-
epistemologis, sekaligus menjadi rujukan bagi manajer dakwah dalam merancang 
strategi dan program dakwah yang relevan dengan dinamika masyarakat kelas 
menengah Muslim modern di Indonesia. 
Kata Kunci: Kelas Menengah Muslim, Marketing Dakwah, Islam Rasional, strategi 
dakwah, analisis SWOT 
 
 
Abstract: DA’WAH STRATEGIES FOR THE MUSLIM MIDDLE CLASS IN INDONESIA: 
DA’WAH MARKETING AND RATIONAL ISLAM APPROACHES. The development of 
the Muslim middle class in Indonesia has generated both opportunities and 
challenges for Islamic da‘wah. This segment is characterized by relatively high levels 
of education, rational competencies, modern lifestyles, and extensive access to 
digital media. Conventional da‘wah approaches, which are predominantly ethical–
normative in orientation, have not been fully able to address the specific needs of the 
Muslim middle class. This article aims to develop a conceptual model of da‘wah 
strategy for the Indonesian Muslim middle-class segment through a rational Islam–
based da‘wah marketing approach. The study employs a qualitative-conceptual 
research based on a systematic conceptual literature review on the essence of 
da'wah, the characteristics of the Muslim middle class, Islamic rationality, and 
marketing theory. SWOT analysis is used as a synthetic framework to map the 
strengths, weaknesses, opportunities, and threats of da‘wah among the Muslim 
middle class, in order to formulate contextual da‘wah strategies and programs. The 

https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/10780
http://inteleksia.stidalhadid.ac.id/index.php/inteleksia
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:shofyanaffandy@gmail.com


Shofyan Affandy 

354 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

rational Islam approach, which integrates revelation, reason, and social context, is 
identified as a strategic foundation for the development of da‘wah targeting the 
Muslim middle class. By integrating the characteristics of the Muslim middle class, 
rational Islam, and analysis of the da‘wah environment, this study proposes a 
conceptual model of rational Islam–based da‘wah marketing as a framework for 
developing effective and solution-oriented da‘wah within Indonesian Muslim society. 
This study enriches da‘wah discourse through a strategic–epistemological 
perspective and offers a practical reference for da‘wah managers in designing 
relevant and sustainable da‘wah strategies and programs amid the dynamics of 
Indonesia’s modern Muslim middle class. 
Keywords: Muslim Middle Class; Da‘wah Marketing; Rational Islam; Da‘wah 
Strategy; SWOT Analysis 

 

 

Pendahuluan  
Pertumbuhan kelas menengah Muslim di 

Indonesia merupakan salah satu fenomena 

transformasi sosial-keagamaan paling penting 

sejak awal abad ke-21. Pengaruh pertumbuhan 

ekonomi, kualitas pendidikan tinggi, arus 

urbanisasi, serta penetrasi teknologi digital 

telah membentuk lapisan masyarakat Muslim 

yang tidak hanya mapan secara material, tetapi 

juga aktif dalam memproduksi dan 

mengonsumsi makna keagamaan di ruang 

publik. Kelas menengah Muslim ini tidak lagi 

sekadar menjadi objek dakwah, melainkan juga 

bisa menjadi subjek yang memiliki daya tawar, 

preferensi ideologis, dan kapasitas kognitif 

dalam merespons wacana Islam.1 Fenomena ini 

menandai pergeseran penting dari bentuk 

relijiusitas yang bersifat warisan (inherited 

religiosity) menuju relijiusitas yang lebih 

bersifat reflektif dan rasional.2 

 

Sejumlah studi sosiologis menunjukkan bahwa 

kelas menengah Muslim di Indonesia 

memainkan peran sentral dalam pembentukan 

 
1 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and 
Democratization in Indonesia (Princeton: Princeton 
University Press, 2000), 12–15. 
2 Ariel Heryanto, Identity and Pleasure: The Politics of 
Indonesian Screen Culture (Singapore: NUS Press, 2014), 
45–47. 
3 Martin van Bruinessen, Producing Islamic Knowledge in 
Contemporary Indonesia, Die Welt des Islams 52, no. 3–4 
(2012): 286–289. 

masyarakat Islam modern, baik melalui 

lembaga pendidikan, organisasi keagamaan, 

maupun media digital.3 Mereka memiliki tingkat 

literasi keagamaan dan wawasan umum yang 

tinggi, terbiasa dengan diskursus argumentatif, 

serta memiliki keyakinan bahwa ajaran Islam 

harus mampu menjawab problem kehidupan 

modern seperti etika profesi, tata kelola 

ekonomi, relasi dalam keluarga, dan tanggung 

jawab kewargaan serta kebangsaan.4 Dalam 

konteks ini, agama tidak dipahami semata-mata 

sebagai sistem ritual, melainkan sebagai 

kerangka gagasan dan makna yang harus dapat 

dipertanggungjawabkan secara rasional di 

hadapan realitas sosial yang kompleks.5 

 

Namun demikian, dinamika tersebut belum 

sepenuhnya diakomodasi secara memadai 

dalam praktik dakwah Islamiyah di Indonesia. 

Dakwah konvensional masih didominasi oleh 

pendekatan normatif-tradisional yang 

menekankan transmisi satu arah, otoritas 

simbolik dari sosok dai, serta penekanan pada 

kepatuhan formal terhadap norma-norma 

keagamaan yang kaku.6 Pendekatan 

4 Robert W. Hefner, Islamic Schools, Social 
Movements, and Democracy in Indonesia, 
Princeton: Princeton University Press, 2009, 97–
101. 
5 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan, dan 
Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 1998, 172–175. 
6 Azyumardi Azra, Islam in the Indonesian World, 
Bandung: Mizan, 2006, 134–138. 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           355 

konvensional ini lebih efektif pada konteks 

masyarakat tradisional, tetapi menjadi 

problematis ketika berhadapan dengan kelas 

menengah Muslim yang kritis, well-educated, 

dan terbiasa melakukan evaluasi rasional 

terhadap pesan keagamaan. Akibatnya, terjadi 

kesenjangan komunikasi antara institusi dakwah 

dan mad‘u kelas menengah, yang menimbulkan 

fragmentasi otoritas keagamaan dan 

melemahnya ikatan jangka panjang antara umat 

dan lembaga dakwahnya.7 

 

Di sisi lain, respon terhadap keterbatasan 

dakwah konvensional sering kali diwujudkan 

melalui adopsi pendekatan komunikasi modern 

dan strategi pemasaran. Dakwah mulai dikemas 

dalam format populer, visual, dan emosional 

dengan memanfaatkan industri media dan 

ekonomi pasar. Meskipun pendekatan ini 

berhasil memperluas jangkauan dakwah, tapi 

berbagai kajian kritis menunjukkan bahwa 

penggunaan logika pasar secara berlebihan 

berisiko mereduksi agama menjadi komoditas. 

Dimana keberhasilan dakwah sering kali diukur 

melalui indikator kuantitatif seperti jumlah 

pengikut, tingkat viralitas, atau popularitas figur 

dai, alih-alih dampak etis dan transformasional 

dari pesan dakwah itu sendiri. 

 

Fenomena komodifikasi agama ini dapat 

menimbulkan persoalan epistemologis dan 

normatif yang serius. Agama berpotensi 

kehilangan fungsi kritisnya sebagai sumber nilai 

dan orientasi moral, dan justru larut dalam 

logika konsumsi serta religio-entertainment. 

Ketegangan antara dakwah normatif yang kaku 

dan dakwah berbasis pasar yang pragmatis ini, 

disebabkan karena keterbatasan kerangka 

teoretis yang mampu menjembatani dimensi 

teologis, sosiologis, dan strategis dakwah secara 

sinergis. Oleh karena itu, kajian dakwah 

 
7 Martin van Bruinessen, Genealogies of Islamic Radicalism 
in Post-Suharto Indonesia, South East Asia Research Vol. 
10, No. 2, 2002, 117–119. 

kontemporer menghadapi tantangan 

konseptual yang mendesak untuk dirumuskan 

ulang. 

 

Tradisi intelektual Islam memiliki sumber daya 

epistemologis yang kaya untuk dapat 

merespons tantangan tersebut. Karena periode 

klasik, para pemikir Muslim telah membahas 

secara mendalam relasi antara wahyu, akal, dan 

realitas sosial. Al-Fārābī, misalnya, menegaskan 

bahwa kebenaran wahyu dan kebenaran 

rasional tidak berada dalam relasi antagonistik, 

melainkan saling melengkapi dalam 

membimbing kehidupan manusia. Pandangan 

ini dikembangkan lebih lanjut oleh Ibn Rushd, 

yang secara eksplisit menolak dikotomi antara 

agama dan filsafat serta menegaskan kewajiban 

penggunaan akal dalam memahami teks wahyu. 

 

Dalam perkembangan kontemporer, gagasan 

Islam rasional kembali hadir untuk memberikan 

respons terhadap tantangan modernitas, 

fundamentalisme, dan sekularisasi. Pemikir 

seperti Muhammad ‘Abid al-Jabiri yang 

menekankan pentingnya kritik epistemologis 

terhadap cara umat Islam memahami warisan 

intelektualnya agar tetap relevan dengan 

konteks sosial modern.8 Islam rasional dalam 

pengertian ini tidak dimaksudkan sebagai 

rasionalisme sekuler, melainkan sebagai upaya 

harmonisasi antara wahyu, akal, dan realitas 

sosial demi membangun relijiusitas yang 

reflektif dan bertanggung jawab.9 

 

Meskipun pandangan tentang Islam rasional 

telah berkembang dalam kajian filsafat dan 

pemikiran Islam, namun integrasinya ke dalam 

praktik dan strategi dakwah masih relatif 

terbatas. Model kajian dakwah masih cenderung 

menggunakan pendekatan normatif-teologis dan 

pendekatan komunikasi pemasaran, tanpa 

8 Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Arab-Islamic Philosophy: A 
Contemporary Critique, Austin: University of Texas Press, 
1994, 3–6. 
9 Ibid., 25–28. 



Shofyan Affandy 

356 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

melibatkan kerangka epistemologis yang 

mengintegrasikan keduanya.10 Akibatnya, 

marketing dakwah sering dipahami secara 

reduktif sebagai sekadar teknik promosi pesan 

agama, bukan sebagai instrumen strategis yang 

berakar pada nilai dan rasionalitas Islam.11 

 

Berdasarkan kondisi tersebut, artikel ini 

berpijak dari asumsi bahwa dakwah pada 

segmen kelas menengah Muslim Indonesia 

memerlukan pendekatan baru yang lebih 

integratif. Pendekatan tersebut harus mampu 

memahami karakter sosiologis kelas menengah 

Muslim, berakar pada tradisi Islam rasional, 

serta memanfaatkan prinsip marketing dakwah 

secara strategis.  

 

Meskipun kajian tentang dakwah, komunikasi 

Islam, dan keberagamaan masyarakat Muslim di 

Indonesia terus berkembang, hingga saat ini 

masih terdapat kesenjangan konseptual yang 

signifikan dalam literatur dakwah kontemporer. 

Sebagian besar penelitian dakwah di Indonesia 

masih bertumpu pada pendekatan normatif-

teologis yang menekankan pada legitimasi teks, 

transmisi ajaran, dan otoritas keagamaan, 

namun kurang menciptakan kerangka strategis 

yang sesuai dengan karakter sosiologis kelas 

menengah Muslim yang semakin reflektif, 

rasional, dan kontekstual. Sebaliknya, kajian 

yang mengadopsi perspektif komunikasi dan 

pemasaran dakwah cenderung lebih 

menekankan pada aspek efektivitas media, 

pencitraan religius, dan perluasan audiens, 

tetapi mengabaikan fondasi epistemologis Islam 

serta dimensi etis dakwah. Akibatnya, kajian 

dakwah belum banyak menghasilkan model 

konseptual yang mampu mengintegrasikan 

dimensi teologis, sosiologis, dan strategis secara 

sistematis. 

 

 
10 Ebrahim Moosa, Ghazzali and the Poetics of 
Imagination, Chapel Hill: University of North Carolina 
Press, 2005, 9–11. 

Kesenjangan tersebut menjadi semakin relevan 

dalam konteks Indonesia, di mana kelas 

menengah Muslim tidak hanya sebagai sasaran 

utama dakwah (mad’u), tetapi juga sebagai 

aktor penting dalam produksi, konsumsi, dan 

reproduksi wacana keislaman di ruang publik. 

Keterbatasan kerangka dakwah yang 

mempertimbangkan orientasi rasional dan 

ekspektasi etis dari kelas menengah Muslim ini, 

berkontribusi memunculkan dua persoalan 

utama, yaitu keterbatasan daya jangkau dakwah 

normatif-tradisional di satu sisi, serta 

meningkatnya komodifikasi agama dalam 

praktik dakwah demi mengikuti logika pasar, di 

sisi yang lain. Situasi ini menegaskan perlunya 

suatu pendekatan dakwah yang tidak hanya 

efektif secara strategis, tetapi juga memiliki 

legitimasi epistemologis.  

 

Berpijak pada research gap tersebut, maka 

penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan 

model konseptual marketing dakwah berbasis 

Islam rasional yang mengintegrasikan tiga 

dimensi utama: (1) karakter sosiologis kelas 

menengah Muslim di Indonesia, (2) rasionalitas 

Islam kontemporer sebagai fondasi 

epistemologis dakwah, serta (3) analisis 

strategis lingkungan dakwah melalui kerangka 

SWOT. Tujuan ini diharapakan mampu 

menghasilkan kontribusi teoretis, bukan 

generalisasi empiris, sehingga perlu 

menerapkan pendekatan metodologis yang 

bersifat konseptual dan reflektif. 

 

Kajian-kajian terdahulu mengenai kelas 

menengah Muslim di Indonesia dapat 

dipetakan ke dalam dua arus utama. Arus 

pertama adalah kajian sosiologis–kultural yang 

memotret kemunculan kelas menengah Muslim 

sebagai fenomena sosial baru yang ditandai 

oleh meningkatnya pendidikan, mobilitas 

ekonomi, ekspresi religius yang bercorak 

11 Philip Kotler and Sidney Levy, Broadening the Concept of 
Marketing, Journal of Marketing Vol. 33, no. 1, 1969, 10–
12. 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           357 

modern, demokratis, dan konsumtif. Studi-studi 

Robert W. Hefner, Ariel Heryanto, dan Noorhaidi 

Hasan menggambarkan kelas menengah 

Muslim sebagai agen dalam transformasi Islam 

publik, identitas keislaman, dan budaya populer. 

Namun fokus analisisnya lebih mengarah pada 

identitas, politik, dan budaya, bukan pada 

implikasi strategis dakwah.12 

 

Arus kedua meliputi kajian dakwah dan 

komunikasi Islam, yang membahas transformasi 

metode dakwah, penggunaan media modern, 

serta institusionalisasi dakwah di era 

kontemporer. Penelitian dalam arus ini 

umumnya menempatkan mad’u sebagai 

karakter umum umat Islam, dengan pendekatan 

normatif-etis, tanpa menekankan pada kelas 

menengah Muslim sebagai segmen yang 

memiliki rasionalitas, preferensi, dan 

kebutuhan dakwah yang spesifik.13² 

Keterpisahan kedua arus ini menunjukkan 

adanya research gap antara kajian sosiologis 

kelas menengah Muslim dengan 

pengembangan strategis dakwah berbasis 

segmentasi sosial, rasionalitas audiens, dan 

analisis lingkungan dakwah.14 

 

 

Metode 
Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif–

konseptual berbasis kajian pustaka sistematis 

(systematic conceptual literature review). 

Pendekatan ini dipilih untuk mengembangkan 

sintesis teoretis dan model konseptual yang 

 
12 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and 
Democratization in Indonesia, Princeton: Princeton 
University Press, 2000, 112–120; Ariel Heryanto, Identitas 
dan Kenikmatan: Politik Budaya Layar Indonesia, Jakarta: 
Kepustakaan Populer Gramedia, 2015, 243–252; dan 
Noorhaidi Hasan, Islam Politik di Dunia Kontemporer, 
Yogyakarta: Suka Press, 2012, 165–180. 
13 Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah, Jakarta: Kencana, 2016, 85–
95; Asep Saepudin Jahar, Dakwah Islam di Era Media Baru, 
Jakarta: Kencana, 2019, 20–30; dan Toto Tasmara, 
Komunikasi Dakwah, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002, 
41–47. 
14 Kajian Zuly Qodir, Islam Berkemajuan dan Tantangan 
Zaman, Yogyakarta: Muhammadiyah University Press, 

integratif tentang dakwah, Islam rasional, kelas 

menengah Muslim, dan teori pemasaran. 

Dalam penelitian kualitatif, pendekatan 

konseptual memungkinkan peneliti memahami 

dan menafsirkan makna, nilai, serta konstruksi 

pemikiran yang berkembang dalam literatur 

secara mendalam dan reflektif.15 Kajian pustaka 

sistematis digunakan sebagai strategi 

metodologis untuk menelusuri, 

membandingkan, dan mensintesis berbagai 

literatur utama secara terstruktur dan 

transparan. Metode ini menekankan 

pengembangan teori melalui pengelompokan 

konsep, identifikasi tema-tema kunci, serta 

pemetaan hubungan antarkonsep lintas 

disiplin.16 

 

Analisis akan dilakukan melalui tiga tahap, 

Pertama, pemetaan konseptual terhadap 

karakteristik kelas menengah Muslim Indonesia 

dan corak rasionalitas keberagamaannya. 

Kedua, sintesis epistemologis antara konsep 

Islam rasional dan prinsip-prinsip marketing 

dakwah untuk merumuskan fondasi normatif–

strategis dakwah. Ketiga, integrasi temuan 

konseptual tersebut ke dalam kerangka analisis 

SWOT guna mengidentifikasi kekuatan, 

kelemahan, peluang, dan ancaman dakwah 

pada segmen kelas menengah Muslim. Melalui 

tahapan ini, penelitian tidak hanya memetakan 

problematika dakwah, tetapi juga merumuskan 

implikasi strategis dan rekomendasi program 

dakwah yang relevan. 

 

2018, 55–62, telah mengakui pentingnya rasionalitas 
Muslim kelas menengah, tapi belum mengembangkannya 
ke dalam model dakwah strategis berbasis pemasaran dan 
analisis lingkungan. 
15 John W. Creswell, Penelitian Kualitatif & Desain Riset: 
Memilih di antara Lima Pendekatan, terj. Ahmad Lintang 
Lazuardi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), hlm. 42–44. 
16 John Webster dan Richard T. Watson, “Analyzing the Past 
to Prepare for the Future: Writing a Literature Review,” MIS 
Quarterly 26, no. 2 (2002): xvi–xvii; lihat juga Hanne 
Snyder, “Literature Review as a Research Methodology: An 
Overview and Guidelines,” Journal of Business Research 
104 (2019): 334–336. 



Shofyan Affandy 

358 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Kontribusi teoretis penelitian ini terletak pada 

pengembangan kerangka konseptual integratif 

yang menghubungkan dimensi epistemologis, 

sosiologis, dan strategis dakwah. Penelitian ini 

tidak dimaksudkan untuk menggantikan studi 

empiris, melainkan untuk menyediakan 

landasan teoretis yang dapat digunakan sebagai 

rujukan bagi penelitian lanjutan maupun praktik 

dakwah yang lebih reflektif dan berkelanjutan 

dalam konteks masyarakat Muslim modern 

Indonesia.  

 

 

Hasil dan Pembahasan 
1. Model Konseptual Marketing 

Dakwah Kelas Menengah Muslim 

Model konseptual marketing dakwah berbasis 

Islam rasional yang dikembangkan dalam 

penelitian ini mencerminkan konsistensi antara 

kerangka teoretis dan pendekatan analisis. 

Model tersebut merepresentasikan sintesis 

konseptual dari tiga lappisan dimensi utama, 

yang masing-masing bersesuaian dengan 

tahapan analisis dalam metodologi penelitian. 

Lapisan pertama dalam model konseptual 

merepresentasikan dimensi epistemologis, 

yaitu konsep Islam rasional yang bersumber 

dari pemikiran Islam klasik dan kontemporer. 

Fondasi ini menjadi pijakan normatif dalam 

merumuskan prinsip-prinsip dakwah yang 

menekankan rasionalitas dan kesadaran 

reflektif. Lapisan ini dikonstruksi melalui kajian 

pustaka tentang rasionalitas dalam Islam, 

filsafat Islam, dan studi kontemporer tentang 

Islam rasional. Maka dimensi epistemologis ini 

bukan sekadar ilustrasi normatif, melainkan 

hasil sintesis konseptual yang logis. 

 

Lapisan kedua dimensi sosiologis, yakni 

karakteristik kelas menengah Muslim di 

Indonesia sebagai subjek sekaligus objek 

dakwah. Dimensi ini memuat ciri-ciri utama 

seperti orientasi rasional, kesadaran kelas, 

literasi media, dan sensitivitas etis terhadap 

praktik keagamaan. Dimensi ini bersumber dari 

analisis literatur sosiologi agama, studi kelas 

menengah, dan penelitian tentang Muslim 

urban di Indonesia. Posisi kelas menengah 

Muslim dalam model konseptual merefleksikan 

hasil pemetaan terhadap lingkungan sosial 

dakwah yang aktual. 

 

Lapisan ketiga menunjukkan dimensi strategis, 

yang dihasilkan melalui analisis SWOT sebagai 

alat sintesis antara faktor internal dan eksternal 

lingkungan dakwah. Analisis SWOT ini berfungsi 

sebagai mekanisme penghubung antara 

dimensi epistemologis Islam rasional dan 

dimensi sosiologis kelas menengah Muslim, 

sekaligus akan menghasilkan rekomendasi 

strategi dan program dakwah. Tahap analisis ini 

merupakan hasil integrasi antara dua tahap 

sebelumnya, di mana konsep Islam rasional dan 

karakter kelas menengah Muslim dianalisis 

secara simultan untuk mengidentifikasi 

kekuatan, kelemahan, peluang, dan ancaman 

dakwah. 

 

Hubungan antar dimensi tersebut 

mencerminkan alur logika metodologis 

penelitian dari dimensi epistemologis menuju 

strategi dakwah. Interaksi antara karakter kelas 

menengah Muslim dan analisis SWOT 

menegaskan bahwa strategi dakwah disusun 

secara responsif terhadap kondisi sosial yang 

konkret. Output akhir dari model konseptual ini 

akan melahirkan rekomendasi program dakwah 

yang reflektif, etis, dan berkelanjutan, selaras 

dengan karakter segmen kelas menengah 

muslim di Indonesia.  

 

 

 

 

 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           359 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Model Konseptual Marketing Dakwah Berbasis Islam Rasional  
pada Segmen Kelas Menengah Muslim di Indonesia 

 

 

a) Karakter Sosiologis Kelas Menengah 

Muslim di Indonesia 

Kelas menengah Muslim di Indonesia tidak 

hanya merupakan kategori ekonomi semata, 

tetapi juga fenomena sosial–kultural yang 

memainkan peranan penting dalam pergeseran 

praktik keagamaan dan dinamika relasi sosial 

kontemporer. Secara sosiologis, kelas 

menengah Muslim dipahami sebagai kelompok 

masyarakat yang memiliki tingkat pendidikan 

dan akses ekonomi di atas rata-rata populasi 

umum, serta dilengkapi oleh kemampuan 

konsumsi yang relatif tinggi, mobilitas sosial, 

dan keterlibatan dalam memengaruhi ruang 

publik dan produksi wacana Islam luas.17 Dalam 

banyak kajian lokal, kelas menengah Muslim 

digambarkan sebagai subjek yang tidak hanya 

mengidentifikasi dirinya melalui orientasi nilai-

nilai Islam tetapi juga melalui praktik gaya hidup 

 
17 Inayatul Ulya, Pendidikan Tarekat bagi Kelas Menengah 
Muslim Perkotaan, Disertasi UIN Walisongo Semarang, 
2021.  Lihat juga artikel berjudul Kelas Menengah Muslim 
Indonesia, Situs Universitas Islam Negeri Syarif 
Hidayatullah, Desember 2011.  
18 Subkhi Ridho, Kelas Menengah Muslim Baru dan 
Kontestasi Wacana Pluralisme di Media Sosial, Jurnal 
Pemikiran Sosiologi 4, no. 2 (2017), 117–118.  

yang mencerminkan kelas sosial tertentu, 

seperti konsumsi produk halal, partisipasi 

dalam lembaga pendidikan Islam, dan 

keterlibatan dalam wacana keagamaan di media 

sosial.18 

 

Munculnya kelas menengah Muslim baru di 

Indonesia sejak era pasca-Orde Baru menjadi 

agen perubahan penting dalam pembentukan 

lembaga-lembaga Islam kontemporer serta 

legitimasi sosial dakwah modern.19 Sebagai 

kelompok sosial yang semakin dominan, 

mereka terlibat aktif dalam berbagai sektor, 

termasuk ekonomi syariah, pendidikan, dan 

kegiatan sosial budaya yang mengekspresikan 

identitas kelas melalui simbol-simbol Islam.20 

Misalnya, kontribusi organisasi seperti Ikatan 

Cendekiawan Muslim se-Indonesia (ICMI) 

dalam pendidikan, ekonomi, dan konsolidasi 

19 Ibid, Subki Ridho, Kelas Menengah Muslim Baru dan 
Kontestasi Wacana Pluralisme di Media Sosial, 2017. 
20 Singgih Muheramtohadi dan Zuhdan Ady Fataron, The 
Islamic Lifestyle of the Muslim Middle Economy Class and 
the Opportunities for the Halal Tourism Industry in 
Indonesia, Journal of Digital Marketing and Halal Industry, 
Vol. 4 No. 1, 2022, hal 91-1004.  



Shofyan Affandy 

360 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

gerakan Islam mencerminkan peran kelas 

menengah Muslim sebagai pelopor pembaruan 

sosial sejak era Orde Baru.21 Pola konsumsi yang 

muncul di kalangan kelas menengah Muslim—

misalnya penggunaan mode Islam, permintaan 

layanan dan produk halal, dan preferensi 

terhadap sekolah Islam terpadu—menunjukkan 

bahwa religiositas mereka seringkali terhubung 

dengan pilihan gaya hidup yang mencerminkan 

status ekonomi dan identitas kelas sosial 

mereka.22 Hal ini menunjukkan bahwa corak 

keberagamaan kelas menengah Muslim tidak 

semata-mata tradisional, tetapi juga adaptif dan 

reflektif terhadap modernitas.23 

 

Karakter sosiologis ini juga mencerminkan 

hubungan kompleks antara keagamaan dan 

kelas, dimana kelas menengah Muslim 

seringkali menegosiasikan norma religius 

dengan aspirasi sosial modern serta preferensi 

terhadap konsumsi berbasis nilai Islam.24 

Fenomena seperti meningkatnya tren hijrah, 

partisipasi dalam wacana keagamaan digital, 

serta afirmasi identitas kelas melalui praktik 

budaya populer memperlihatkan bahwa 

keberadaan kelas menengah Muslim di 

Indonesia bukan hanya sebagai agen perubahan 

sosial tetapi juga sebagai pembentuk narasi 

keagamaan yang dinamis dan reflektif terhadap 

konteks kehidupan modern.25 Dinamika ini 

menunjukkan bahwa kelas menengah Muslim 

berperan tidak hanya sebagai aktor ekonomi, 

tetapi juga sebagai pembentuk kultur 

keagamaan yang melampaui batas-batas 

struktural kelas sosial ekonomi tradisional, dan 

menggabungkan rasionalitas sosial dengan 

ekspresi religius kontemporer.26 

 

Untuk mempertajam gambaran tentang 

karakteristik unik dari segmen kelas menengah 

Muslim di Indonesia, perlu kita lakukan 

perbandingan secara simetris dengan kelompok 

segmen di kelas sosial yang lain, sebagaimana 

dirinci dalam tabel 1 berikut: 

 
Tabel 1. Perbandingan Karakter Sosial Kelas Ekonomi Muslim di Indonesia 

Aspek Analisis Kelas Bawah Muslim Kelas Menengah Muslim Kelas Atas Muslim 

Sosio-Ekonomi Pendapatan rendah, 
pekerjaan informal, rentan 
secara ekonomi 

Pendapatan stabil, pendidikan 
menengah–tinggi, mobilitas 
sosial 

Pendapatan tinggi, 
akses modal besar, 
posisi elite 

Akses 
Pendidikan 

Terbatas, dominan 
pendidikan dasar 

Tinggi, rasional dan kritis 
terhadap wacana keagamaan 

Sangat tinggi, sering 
terpapar pendidikan 
global 

Orientasi 
Keberagamaan 

Tradisional, ritualistik, 
berbasis otoritas lokal 

Rasional-reflektif, kontekstual, 
mencari relevansi 

Selektif, etis, cenderung 
simbolik dan filantropis 

Relasi dengan 
Otoritas Agama 

Taat pada tokoh lokal 
(kyai/ustaz) 

Kritis terhadap otoritas, 
mengutamakan argumen 

Independen, pragmatis, 
berbasis reputasi 

 
21 Riki Rahman dan Faisal S. Hazis, ICMI and Its Roles in the 
Development of the Middle Class Muslim Communities in 
Indonesia in the New Order Era, Al-Jami’ah: Journal of 
Islamic Studies, 2018. 
22 M. Yusuf, Afrizal Afrizal, Bob Alfiandi, Meta Analisis Studi 
Kelas Menengah Muslim di Indonesia. Indonesian  Journal  
of  Religion  and  Society, Vol. 4(1), 2022, hal 1-16. 
Penelitian Meta-analisis ini mampu menggambarkan 
berbagai studi empiris tentang kelas menengah Muslim 
Indonesia yang secara dominan memberikan perjatian 
pada aspek perilaku, ideologi, dan gaya hidup kelas 
menengah Muslim di Indonesia.  

23 Tyka Rahman, Ruang dan Identitas Sosial: Reproduksi 
Identitas Kelas Menengah Muslim di Pesantren Ar Risalah 
Padang, Jurnal Sosiologi Andalas, Volume 9, No. 1, April 
2023. 
24 M. Yusuf, Afrizal Afrizal, Bob Alfiandi, Meta Analisis Studi 
Kelas Menengah Muslim di Indonesia. 
25 Wasisto Raharjo Jati, Hijrah Phenomenon Among 
Indonesian Muslim Middle Class: Current Causes & 
Challenges, Journal Al-Qolam: Jurnal Keagamaan dan 
Sosial Budaya, Vol. 29, No. 2, 2023, hal 363-372.  
26 Tyka Rahman, Ruang dan Identitas Sosial: Reproduksi 
Identitas Kelas Menengah Muslim di Pesantren Ar Risalah 
Padang. 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           361 

Aspek Analisis Kelas Bawah Muslim Kelas Menengah Muslim Kelas Atas Muslim 
Pola Konsumsi 
Religius 

Konsumsi minimal, berbasis 
kebutuhan 

Konsumsi simbolik (halal 
lifestyle, pendidikan Islam) 

Konsumsi prestisius 
(filantropi, institusi 
besar) 

Literasi Media Rendah, dominan luring Tinggi, aktif di media digital Sangat tinggi, multi-
platform dan global 

Tantangan 
Dakwah  

Kemiskinan struktural, 
keterbatasan akses 

Skeptisisme, komodifikasi 
agama 

Elitisme, jarak sosial 

Sumber: Dirangkum dari berbagai sumber 

 
 
b) Konsep Islam Rasional  

Konsep Islam rasional merujuk pada suatu 

pendekatan pemahaman dan praksis keislaman 

yang menempatkan akal (al-‘aql) sebagai 

instrumen epistemologis yang sah dan integral 

dalam memahami wahyu, tanpa menegasikan 

otoritas teks suci. Dalam tradisi pemikiran Islam 

Indonesia, Islam rasional tidak dipahami 

sebagai sekularisasi agama, melainkan sebagai 

upaya mengaktifkan dimensi intelektual agar 

ajaran Islam tetap relevan dengan perubahan 

sosial dan tantangan modernitas. Pendekatan 

ini menekankan integrasi antara teks 

keagamaan (naṣṣ), rasionalitas (‘aql), dan 

realitas sosial (wāqi‘), sehingga ajaran Islam 

dapat berfungsi secara relevan dan 

transformatif dalam kehidupan modern, 

khususnya bagi kelas menengah Muslim yang 

terdidik dan reflektif. Harun Nasution 

menegaskan bahwa rasionalitas dalam Islam 

merupakan warisan klasik teologi rasional 

(khususnya Mu‘tazilah) yang mengakui 

kemampuan akal manusia untuk membedakan 

yang baik dan yang buruk serta memahami 

hukum-hukum Tuhan secara argumentatif, 

bukan semata-mata dogmatis.27 Dalam 

perspektif ini, rasionalitas tidak diposisikan 

sebagai anti-thesa dari wahyu, melainkan 

 
27 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah, 
Analisa Perbandingan, Jakarta: UI Press, 1986, 38–41. 
Kajian tentang pemikiran Islam Rasional Harus Nasution ini 
juga bisa merujuk pada karya Nurhadi, Harun Nasution 
(Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran), Edukasi: 
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1, 2013, hal 44-57; Alef 
Theria Wasim, Islam Rasional (Gagasan dan Pemikiran 
Prof. Dr. Harun Nasution), Al-Jami’ah: Journal of Islamic 
Studies, No. 59, 1996, hal 173-185; dan Vivit Luvitasari, 

sebagai mitra interpretatif yang memungkinkan 

Islam berfungsi secara kontekstual dalam 

kehidupan sosial modern. 

 

Dalam konteks Indonesia, gagasan Islam 

rasional memperoleh artikulasi yang lebih luas 

melalui gagasan Nurcholish Madjid yang 

menekankan pentingnya desakralisasi 

pemikiran keagamaan tanpa mendesakralisasi 

agama itu sendiri28. Menurut Nurcholish 

Madjid, problem umat Islam modern bukan 

terletak pada kekurangan ajaran normatif, 

melainkan pada kecenderungan membekukan 

agama dalam bentuk simbol dan formalitas, 

sehingga kehilangan daya transformasinya. 

Islam rasional, dalam pengertian ini, 

mendorong umat untuk membedakan antara 

nilai-nilai universal Islam dan praktek-praktek 

historisnya, agar ajaran Islam dapat terus 

menjadi sumber inspirasi bagi etika publik, 

keadilan sosial, dan moralitas di tengah 

masyarakat modern29. Pendekatan ini sangat 

relevan bagi kelas menengah Muslim yang 

memiliki tingkat pendidikan tinggi dan 

kecenderungan berpikir reflektif terhadap 

otoritas keagamaan. 

 

Yeni Karneli, Puji Gusri Handayani, Rasionalisme dalam 
Filsafat Islam: Analisis atas Pemikiran Harun Nasution, 
Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, Vol. 2, No, 6, 2025, hal 
682-689. 
28 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan, dan 
Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 1987, 172–175. 
29 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, 
Jakarta: Paramadina, 1992, 451–455. 



Shofyan Affandy 

362 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Amin Abdullah juga mengembangkan kerangka 

Islam rasional melalui pendekatan yang 

integratif, serta menolak dikotomi tajam antara 

ilmu agama dan ilmu umum.30 Islam rasional, 

dalam pandangan ini, mengharuskan terjadinya 

dialog antara teks agama, konteks sosial, dan 

rasionalitas ilmiah agar agama tidak teralienasi 

dari realitas empiris masyarakat. Pendekatan ini 

menempatkan Islam sebagai sistem nilai yang 

terbuka terhadap kritik konstruktif dan 

pengembangan metodologi, termasuk dalam 

bidang dakwah. Sehingga dakwah berbasis 

Islam rasional tidak cukup hanya mengandalkan 

retorika normatif semata, melainkan harus 

mampu menyajikan argumen yang koheren, 

relevan, dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara intelektual. 

 

Dalam kerangka dakwah kontemporer, Islam 

rasional memiliki implikasi langsung terhadap 

strategi komunikasi keagamaan. Dakwah tidak 

lagi dipahami sebagai proses transmisi satu arah 

dari otoritas keagamaan kepada jamaah yang 

pasif, melainkan sebagai proses dialogis yang 

mendorong potensi berpikir audiens. Jalaluddin 

Rakhmat menegaskan bahwa masyarakat 

Muslim modern, khususnya kelas menengah, 

cenderung menerima pesan keagamaan yang 

disampaikan secara persuasif, argumentatif, 

dan berbasis rasionalitas etis.31 Oleh karena itu, 

Islam rasional menyediakan landasan teoretik 

bagi pengembangan marketing dakwah, di 

mana pesan dakwah harus dirancang sesuai 

dengan kebutuhan makna, nalar kritis, dan 

pengalaman hidup audiens, tanpa kehilangan 

orientasi normatif Islam. Oleh karena itu, Islam 

rasional dalam penelitian ini diposisikan bukan 

sebagai sebuah aliran teologis, melainkan 

sebagai paradigma dakwah yang menjembatani 

nilai-nilai Islam normatif dengan realitas 

karakter sosiologis kelas menengah Muslim 

Indonesia. Paradigma Islam rasional ini menjadi 

 
30 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: 
Pendekatan Integratif-Interkonektif, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2006, 101–105. 

fondasi teoretik bagi pengembangan strategi 

dakwah yang adaptif dan relevan dengan 

konteks masyarakat modern yang kritis dan 

dinamis. Dengan kata lain, Islam rasional 

berfungsi sebagai fondasi konseptual yang 

menentukan bentuk pesan, metode 

komunikasi, serta relasi dakwah antara dai dan 

audiens. Karena strategi dakwah yang rasional 

dan dialogis akan lebih efektif ketika selaras 

dengan karakter Islam rasional kelas menengah 

Muslim. Sebaliknya, dakwah yang dogmatis dan 

instruksional berpotensi mengalami resistensi, 

meskipun menggunakan media dan teknik 

pemasaran yang modern. 

 

Dari uraian di atas, maka konsep Islam rasional 

dapat dijelaskan dalam beberapa dimensi yang 

mudah diobservasi secara teoretik, yaitu 

Pertama, Rasionalitas Epistemilogis yaitu 

kecenderungan memahami ajaran Islam melalui 

argumentasi logis, analisis sebab-akibat, dan 

mengedepankan penjelasan ilmiah. Sehingga 

dalam dakwah, menuntut penyampaian pesan 

yang koheren, sistematis dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Kedua, 

Kontekstualitas Pemahaman Agama yaitu 

kemampuan mengaitkan nilai-nilai Islam 

dengan realitas sosial, budaya, dan profesional 

kelas menengah Muslim. Sehingga dakwah 

tidak hanya bermuatan normativitas teks, tetapi 

harus menjelaskan relevansi ajaran Islam 

terhadap problem aktual kehidupan modern. 

Ketiga, Sikap Kritis terhadap Otoritas 

Keagamaan yaitu penerimaan terhadap otoritas 

keagamaan yang berbasis keilmuan dan 

integritas moral, bukan semata-mata posisi 

struktural atau kharisma personal. Sehingga 

preferensi kelas menengah Muslim terhadap 

sosok dai yang kredibel secara intelektual dan 

etis. Keempat, Orientasi Etika dan Nilai 

Universal Islam yaitu memahami bahwa inti 

keberagamaan terletak pada internalisasi nilai-

31 Jalaluddin Rakhmat, Islam Aktual: Refleksi Sosial 
Seorang Cendekiawan Muslim, Bandung: Mizan, 1991, 
hlm. 67–70. 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           363 

nilai etis Islam substansial, seperti keadilan, 

kejujuran, tanggung jawab sosial, dan 

kemaslahatan. Sehingga dakwah harus 

menempatkan nilai-nilai tersebut sebagai pesan 

utama, bukan sekadar simbol atau ritual formal. 

 

c) Konsep Marketing Dakwah (Social 

Marketing) 

Dalam perspektif ilmu dakwah kontemporer, 

dakwah tidak lagi dipahami hanya sebagai 

aktivitas normatif–ritual yang bersifat individual 

semata, melainkan sebagai proses komunikasi 

sosial yang terencana, sistematis, serta 

berorientasi pada perubahan perilaku dan 

pembangunan masyarakat. Dakwah mencakup 

aktivitas penyampaian nilai-nilai Islam melalui 

berbagai media komunikasi dengan tujuan 

membentuk kesadaran (awareness), sikap 

(attitude), dan praktik keagamaan (behavior) 

umat secara berkelanjutan.32 Pandangan ini 

menempatkan dakwah sebagai proses 

manajerial yang melibatkan perencanaan 

pesan, pemilihan media, segmentasi audiens 

(mad’u), serta evaluasi dampak sosial yang 

ditimbulkannya. 33 

 

Konsep marketing dakwah berkembang dari 

kesadaran bahwa masyarakat modern, 

khususnya umat Islam, berada dalam ruang 

sosial yang kompetitif, padat informasi, dan 

dipengaruhi oleh logika pilihan rasional. Oleh 

karena itu, dakwah membutuhkan pendekatan 

strategis yang mampu memahami kebutuhan 

(needs), keinginan (wants), dan preferensi 

(preferences) mad‘u sebagai subjek dakwah.34 

Sehinga, prinsip-prinsip dasar marketing seperti 

segmentasi, targeting, positioning, serta bauran 

pemasaran (marketing mix) dapat diadaptasi 

 
32 A. Syukir, Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam, Surabaya: 
Al-Ikhlas, 1983, 23–25. 
33 Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah, Jakarta: Kencana, 2016, 45–
47. 
34 Wahyu Ilaihi, Komunikasi Dakwah, Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2010, 88–90. 
35 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, Bandung: 
Humaniora, 2014, 112–115. 

untuk kepentingan dakwah dengan tetap 

berlandaskan nilai-nilai ajaran Islam.35 Berbeda 

dengan marketing komersial yang berorientasi 

pada keuntungan material, marketing dakwah 

berorientasi pada nilai (value-oriented), yakni 

internalisasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

individu dan sosial.36 Keberhasilan dakwah tidak 

diukur melalui keuntungan material, melainkan 

melalui perubahan kesadaran keagamaan, 

kualitas keberagamaan, dan komitmen sosial 

umat Islam. 

 

Marketing dakwah dapat didefinisikan sebagai 

proses perencanaan, pelaksanaan, dan 

pengendalian aktivitas dakwah dengan 

menerapkan prinsip-prinsip pemasaran untuk 

menyampaikan nilai-nilai Islam secara efektif 

dan kontekstual pada segmen masyarakat 

tertentu.37 Definisi ini menegaskan bahwa 

marketing dakwah memiliki dua karakter 

esensial, yaitu: (1) bersifat strategis, bukan 

sekadar komunikasi, dan (2) berbasis pada 

kebutuhan dan karakter mad’u. Hal ini 

menegaskan bahwa marketing dakwah tidak 

bermakna sebagai komodifikasi agama, 

melainkan sebuah strategi manajemen dakwah 

agar pesan dakwah dapat diterima secara 

persuasif oleh segmen mad’u tertentu. Syukir 

menyatakan bahwa dakwah modern menuntut 

penerapan pendekatan strategis yang 

memperhatikan karakter mad’u, kondisi sosial, 

serta perubahan budaya di masyarakat.38 

Sedangkan Muis menekankan bahwa dakwah 

yang tidak memperhatikan konteks sosial dan 

psikologis mad‘u akan berpotensi kehilangan 

relevansi dan efektivitas daya 

transformasinya.39 

 

36 M. Munir & Wahyu Ilaihi, Manajemen Dakwah, Jakarta: 
Kencana, 2006, 56–58. 
37 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, 120. 
38 A. Syukir, Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam, 41–43. 
39 A. M. Muis, Komunikasi Islam, Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2001, 67–69. 



Shofyan Affandy 

364 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Berdasarkan pengertian marketing dakwah 

tersebut, maka elemen-elemen utama dalam 

marketing dakwah meliputi: Pertama, 

Segmentasi Mad’u, yang mengasumsikan 

bahwa mad’u bersifat heterogen, baik dari segi 

latar sosial, tingkat pendidikan, kondisi 

ekonomi, maupun corak keberagamaan. 

Segmentasi adalah proses pengelompokan 

pasar berdasarkan karakteristik tertentu agar 

pesan dapat disampaikan secara lebih relevan 

dan tepat sasaran.40 Hal ini sejalan dengan Ali 

Azis yang yang menekankan pentingnya 

pemahaman sosiologis terhadap mad‘u sebagai 

subjek dakwah yang aktif dan reflektif.41 

Segmentasi ini memungkinkan dakwah 

dirancang secara lebih kontekstual, rasional dan 

sesuai dengan kebutuhan aktual mad‘u.42 

 

Kedua, Value Proposition Dakwah, yaitu nilai 

utama yang ditawarkan kepada mad‘u yang 

harus dirumuskan secara jelas. Dalam 

perspektif pemasaran sosial, nilai tidak semata-

mata dipahami sebagai produk atau layanan, 

melainkan sebagai manfaat yang dirasakan dan 

bermakna bagi audiens.43 Dalam konteks 

dakwah, nilai tersebut tidak hanya berupa 

tuntutan normatif, tetapi juga manfaat spiritual, 

psikologis, dan sosial yang relevan dengan 

kehidupan mad‘u, seperti memberikan makna 

hidup, ketenangan batin, dan solusi atas 

problem kehidupan.44 Value proposition 

dakwah pada kelas menengah Muslim perlu 

dirumuskan dalam bahasa yang rasional, solutif, 

dan relevan dengan tantangan modernitas, 

tanpa menghilangkan dimensi normatif ajaran 

Islam.  

 

 
40 Hermawan Kartajaya, Marketing Plus 2000: Siasat 
Memenangkan Persaingan Global, Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 2002, 89–91. 
41 Moh. Ali Aziz, Ilmu Dakwah, 72–74. 
42 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, 112–114. 
43 Philip Kotler & Nancy Lee (terj.), Pemasaran Sosial: 
Mempengaruhi Perilaku untuk Kebaikan, Jakarta: Salemba 
Empat, 2009, 53–55. 

Ketiga, Positioning Pesan Islam, yakni berkaitan 

dengan cara pesan Islam ditempatkan dan 

dipersepsikan dalam benak mad‘u di tengah 

beragam wacana keagamaan yang beredar luas 

di ruang publik. Positioning dipahami sebagai 

upaya strategis untuk membangun citra dan 

makna tertentu agar pesan memiliki keunikan, 

relevansi, dan kredibilitas.45 Dalam konteks 

kelas menengah Muslim, pesan dakwah perlu 

diposisikan sebagai panduan hidup yang 

rasional, solutif, dan membawa keberkahan, 

bukan sebagai wacana yang bersifat 

menghakimi atau menimbulkan ketakutan. 

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Islam 

rasional yang menekankan dialog antara wahyu 

dan akal serta mendorong pemahaman agama 

yang argumentatif dan reflektif.  

 

Keempat, Media dan Engagement Dakwah, 

yaitu sarana strategis dalam penyampaian 

pesan dan membangun keterlibatan 

(engagement) dari mad‘u. Media dakwah tidak 

hanya dipahami sebagai saluran informasi, 

tetapi sebagai ruang interaksi yang 

memungkinkan terjadinya komunikasi dua arah 

antara dai, lembaga dakwah, dan mad‘u.46 

Media daring dan media sosial bisa 

memberikan peluang besar bagi dakwah untuk 

membangun hubungan jangka panjang yang 

berbasis partisipasi dan dialog. 

 

Engagement bisa menjadi indikator 

keberhasilan dakwah yang mencerminkan 

tingkat keterlibatan kognitif dan emosional 

mad‘u terhadap pesan dakwah.47 Bagi kelas 

menengah Muslim yang terbiasa dengan 

budaya digital dan komunikasi horizontal, maka 

dakwah yang mendorong diskusi, refleksi, dan 

44 Noorhaidi Hasan, Islam Politik di Dunia Kontemporer, 
Yogyakarta: Suka Press, 2018, 41–43. 
45 Hermawan Kartajaya, Positioning, Differentiation, and 
Brand, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005, 17–19. 
46 Wahyu Ilaihi, Komunikasi Dakwah, 88–90. 
47 Onong Uchjana Effendy, Ilmu Komunikasi: Teori dan 
Praktek, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007, 122–124. 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           365 

partisipasi aktif akan lebih efektif dibandingkan 

pendekatan satu arah yang bersifat instruktif. 

 

Dengan demikian, marketing dakwah akan 

berfungsi sebagai pendekatan metodologis, 

bukan paradigma teologis, yaitu sebagai 

instrumen strategis untuk meningkatkan 

efektivitas dakwah tanpa mengubah substansi 

ajaran Islam.48 Pendekatan ini relevan terutama 

dalam menjangkau segmen kelas menengah 

Muslim yang cenderung rasional, kritis, dan 

selektif terhadap pesan keagamaan.49 

 

Marketing dakwah dalam artikel ini menjadi 

kerangka kerja strategis untuk menciptakan, 

mengomunikasikan dan mempertahankan nilai 

dakwah secara berkelanjutan. Pendekatan ini 

menempatkan mad’u sebagai subjek aktif yang 

memiliki kebutuhan, ekspektasi dan preferensi 

yang perlu dipahami secara mendalam. 

Marketing dakwah bukan sekadar menjadi alat 

promosi, melainkan sebagai pendekatan yang 

menekankan relevansi nilai, konsistensi pesan 

dan keberlanjutan dampak. Berbeda dengan 

dakwah konvensional yang lebih berorientasi 

pada penyampaian pesan satu arah, marketing 

dakwah lebih menekankan dialog, engagement, 

dan penciptaan makna. Dalam konteks kelas 

menengah Muslim, pendekatan ini 

memungkinkan dakwah bergeser dari logika 

mobilisasi massa menuju logika transformasi 

nilai dan perilaku. 

 

2. Diferensiasi Kelas Sosial Muslim di 

Indonesia  

Pemahaman terhadap struktur kelas sosial 

merupakan prasyarat penting dalam 

pengembangan strategi dakwah yang 

kontekstual dan efektif. Dalam masyarakat 

Muslim Indonesia yang ditandai oleh 

heterogenitas karakter sosial, ekonomi, dan 

budaya, dakwah tidak dapat menerapkan 

praktik komunikasi yang homogen. Perbedaan 

tingkat penghasilan, tingkat pendidikan, 

orientasi keberagamaan, serta relasi terhadap 

otoritas keagamaan membentuk cara yang 

beragam dalam menerima, menafsirkan, dan 

merespons pesan dakwah. Oleh karena itu, 

analisis diferensiasi kelas sosial Muslim harus 

menjadi landasan dalam merancang 

pendekatan dakwah yang adaptif.  

 

 
Tabel 2. Perbandingan Dakwah Konvensional dan Marketing Dakwah 

Aspek Perbandingan Dakwah Konvensional Marketing Dakwah 

Paradigma Dasar Normatif-doktrinal Strategis–komunikatif 

Orientasi Utama Ketaatan menjalankan kewajiban 
agama 

Perubahan sikap, pemahaman dan 
perilaku mad’u 

Posisi Mad’u Objek dakwah (pasif) Subjek dakwah (aktif dan rasional) 

Pendekatan Audiens Umum dan homogen Tersegmentasi dan kontekstual 

Perencanaan Dakwah Spontan, berbasis rutinitas Terencana, berbasis kebutuhan aktual 

Basis Pesan Dalil normatif dan nasihat moral bermakna, solusi pribadi dan sosial 

Gaya Komunikasi Satu arah (monolog) Dua arah (dialog) 

Media Dakwah Mimbar, majelis taklim fisik Media digital, hybrid, komunitas 

Ukuran Keberhasilan Jumlah jamaah dan aktivitas Perubahan perilaku dan loyalitas  

Durasi Relasi Sesaat (event-based) Jangka panjang (relationship-based) 

Peran Data & Evaluasi Minim atau tidak sistematis Berbasis data dan evaluasi berkelanjutan 

Risiko Utama Tidak relevan dengan modernitas Komersialisasi jika mengabaikan etika 

Landasan Etika Norma dakwah klasik Syariah, maslahah, etika pemasaran 

Sumber: dikembangkan dari berbagai sumber: Kotler & Zaltman (1971), Kartajaya & Sula (2006), Hasan (2009), Fealy (2018), 
dan Rohimah (2021). 

 

 
48 Kustadi Suhandang, Manajemen Dakwah, 133–135. 49 Zuly Qodir, Islam, Syariah, dan Gerakan Sosial, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014, 101–103. 



Shofyan Affandy 

366 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

 
Secara sosiologis, kelas sosial dalam 

masyarakat Muslim Indonesia dapat 

dipetakan ke dalam tiga kategori besar, yakni 

kelas bawah, kelas menengah, dan kelas atas. 

Klasifikasi ini tidak dimaksudkan sebagai 

kategorisasi yang kaku, melainkan hanya 

sebagai alat analitis untuk memahami variasi 

corak keberagamaan dalam struktur sosial 

yang berbeda. Setiap kelas memiliki 

karakteristik unik yang mempengaruhi 

kebutuhan, preferensi, serta tantangan 

dakwah yang berbeda. Maka, strategi 

dakwah yang disusun perlu 

mempertimbangkan karakter sosiologis 

setiap kelas agar pesan keagamaan tidak 

kehilangan relevansi sosialnya. 

 

Pada kelompok kelas bawah Muslim dengan 

kondisi sosial ekonomi yang relatif rentan, 

pendapatan rendah, pekerjaan informal, dan 

keterbatasan akses terhadap pendidikan 

yang  berkualitas, akan membentuk pola 

keberagamaan yang cenderung tradisional 

dan ritualistik. Keberagamaan pada 

kelompok ini terikat pada struktur komunitas 

lokal dan figur otoritas keagamaan 

setempat, seperti kyai atau ustaz, yang 

menjadi rujukan utama dalam praktik 

keagamaan. Dalam konteks ini, dakwah bisa 

berfungsi sebagai sarana penguatan moral, 

solidaritas sosial, dan ketahanan spiritual di 

tengah tekanan ekonomi dan sosial yang 

dihadapi sehari-hari. Implikasi strategis dari 

karakter tersebut, dakwah pada kelas bawah 

Muslim akan lebih efektif jika dikemas dalam 

pendekatan empatik dan berbasis 

pemberdayaan. Pesan keagamaan yang 

terlalu abstrak atau argumentatif cenderung 

kurang relevan jika tidak disertai dengan 

solusi konkret terhadap persoalan hidup 

sehari-hari. Maka, program dakwah yang 

berbasis pada kegiatan sosial-ekonomi, 

seperti zakat produktif, penguatan ekonomi 

umat, pendidikan keagamaan dasar, dan 

layanan sosial, adalah pendekatan yang 

paling sesuai. Sehingga dakwah tidak hanya 

berfungsi sebagai transmisi nilai ajaran 

Islam, tetapi juga sebagai praksis sosial yang 

nyata.  

 

Berbeda dengan kelas bawah, kelas 

menengah Muslim menunjukkan karakter 

sosiologis yang lebih kompleks dan reflektif. 

Kelas ini umumnya memiliki tingkat 

pendidikan menengah hingga tinggi, 

pendapatan yang relatif stabil, serta akses 

luas terhadap informasi dan media. Hal ini 

akan membentuk orientasi keberagamaan 

yang tidak lagi bergantung pada tradisi atau 

otoritas individual, melainkan cenderung 

lebih rasional, kritis, dan kontekstual. Kelas 

menengah ini tidak sekadar menerima 

ajaran agama secara pasif, melainkan turut 

aktif dalam menafsirkan, mendiskusikan, 

dan bahkan memproduksi wacana 

keagamaan di ruang publik, terutama 

melalui media digital. 

 

Tantangan utama dakwah pada kelas 

menengah Muslim bukanlah keterbatasan 

akses terhadap ajaran agama, melainkan 

meningkatnya skeptisisme terhadap dakwah 

yang bersifat normatif-dogmatis dan tidak 

relevan dengan realitas kehidupan modern. 

Selain itu, maraknya komodifikasi agama di 

ruang publik juga berpotensi menurunkan 

kepercayaan kelas menengah Muslim 

terhadap institusi dan aktor dakwah. Maka 

pendekatan dakwah yang efektif bagi kelas 

ini harus mampu menggabungkan 

kedalaman substansi ajaran Islam dengan 

rasionalitas argumentatif dan sensitivitas 

sosial. Dalam konteks inilah, konsep 

marketing dakwah berbasis Islam rasional 

menjadi sangat dibutuhkan. Dakwah harus 

diposisikan sebagai proses komunikasi 

strategis yang berorientasi pada penciptaan 

nilai (value creation), bukan sekadar 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           367 

penyampaian pesan. Dakwah harus 

diarahkan untuk membangun relevansi, 

kepercayaan, dan keterlibatan audiens 

melalui dialog dan argumentasi rasional. 

Bagi kelas menengah Muslim, dakwah tidak 

hanya memenuhi kebutuhan spiritual 

semata, melainkan juga menjadi kebutuhan 

intelektual dan sosial sebagai bagian dari 

masyarakat modern. 

 

Sementara itu, kelas atas Muslim memiliki 

karakteristik yang berbeda secara signifikan. 

Dengan akses ekonomi, pendidikan, dan 

jejaring sosial yang sangat luas, kelas ini 

menampilkan orientasi keberagamaan yang 

lebih selektif dan pragmatis. Relasi mereka 

dengan agama tidak selalu diekspresikan 

melalui keterlibatan ritual, melainkan 

melalui simbol-simbol prestisius, filantropi, 

dan dukungan terhadap institusi keagamaan 

yang berskala besar. Kelas atas Muslim 

banyak berperan sebagai patron atau 

penyokong finansial bagi kegiatan 

keagamaan, meskipun keterlibatan langsung 

mereka dalam aktivitas dakwah relatif 

terbatas. 

 

Dakwah pada segmen kelas atas Muslim 

menghadapi tantangan berupa jarak sosial 

dan elitisme, sehingga pendekatan dakwah 

yang bersifat populis atau emosional sering 

kali kurang efektif. Strategi dakwah yang 

lebih relevan bagi kelompok ini adalah lebih 

menekankan dimensi etika, kepemimpinan 

moral, dan tanggung jawab sosial. Program 

dakwah yang fokus pada etika bisnis Islam, 

pengelolaan wakaf produktif, filantropi 

strategis, serta peran sosial elite Muslim 

dalam pembangunan masyarakat menjadi 

pendekatan yang lebih sesuai dengan 

karakter mereka. 

 

Perbandingan antara ketiga kelas sosial 

Muslim tersebut menunjukkan bahwa kelas 

menengah Muslim menempati posisi yang 

paling strategis dalam lanskap dakwah di 

Indonesia. Kelas ini tidak hanya memiliki 

jumlah yang signifikan, tetapi juga pengaruh 

sosial yang besar, baik melalui peran 

profesional, konsumsi budaya, maupun 

produksi wacana keagamaan. Kelas 

menengah Muslim juga berpotensi sebagai 

jembatan antara kelas bawah dan kelas atas, 

sehingga nilai-nilai dakwah di kalangan kelas 

menengah berpeluang untuk disebarluaskan 

ke segmen sosial lainnya. 

 

Dari pemetaan diferensiasi kelas sosial ini, 

menunjukkan bahwa dakwah tidak dapat 

mengabaikan analisis struktural masyarakat. 

Segmentasi kelas sosial harus menjadi 

kerangka analitis untuk memahami 

bagaimana agama dipraktikkan dan 

dimaknai dalam konteks sosial yang 

berbeda. Dengan mengintegrasikan analisis 

kelas sosial ke dalam kerangka marketing 

dakwah berbasis Islam rasional, maka artikel 

ini mencoba menawarkan pendekatan 

dakwah yang lebih kontekstual, adaptif, dan 

berkelanjutan. Diferensiasi kelas sosial ini 

juga akan menghasilkan analisis SWOT dalam 

dakwah. Karena, setiap kelas sosial memiliki 

konfigurasi kekuatan, kelemahan, peluang, 

dan ancaman yang berbeda, sehingga 

strategi dakwah harus dirumuskan secara 

spesifik dan unik. Kelas menengah Muslim 

yang memiliki kekuatan literasi tinggi dan 

keterbukaan terhadap gagasan baru, harus 

diimbangi dengan strategi yang mampu 

mengatasi kelemahan berupa skeptisisme-

kritis terhadap otoritas keagamaan. 

Sehingga dakwah harus mampu merespons 

tantangan sosial melalui proses reflektif 

untuk menyesuaikan diri dengan dinamika 

masyarakat. Integrasi antara analisis kelas 



Shofyan Affandy 

368 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

sosial, marketing dakwah, dan Islam rasional 

dalam artikel ini diharapkan memberikan 

kontribusi yang signifikan bagi studi dakwah 

di Indonesia, khususnya dalam merespons 

kebutuhan dan tantangan kelas menengah 

Muslim sebagai segmen utama pada 

masyarakat modern. 

 

3. Analisis SWOT Dakwah pada 

Segmen Kelas Menengah Muslim 

di Indonesia 

Untuk melakukan pemetaan karakter 

sosiologis kelas menengah Muslim 

Indonesia, diperlukan perangkat analisis 

yang mampu mengekplorasi kondisi internal 

dan dinamika eksternal masyarakat. Analisis 

SWOT (Strengths, Weaknesses, 

Opportunities, Threats) diterapkan sebagai 

kerangka kerja strategis untuk 

mengidentifikasi keterbatasan, potensi, 

peluang struktural, serta tantangan dakwah 

pada segmen kelas menengah Muslim. 

Kerangka kerja ini menjadi alat analitis untuk 

mengintegrasikan perspektif sosiologis, 

komunikatif, dan normatif dalam 

pengembangan strategi dakwah berbasis 

marketing dakwah dan Islam rasional. 

 

Strengths (Kekuatan):  

Kekuatan utama dakwah pada segmen kelas 

menengah Muslim terletak pada tingkat 

literasi keagamaan yang relatif tinggi. 

Pendidikan formal yang lebih baik, akses luas 

terhadap sumber pengetahuan, serta 

keterlibatan aktif dalam ruang publik digital 

membentuk audiens dakwah yang mampu 

berpikir reflektif dan argumentatif. Kekuatan 

ini merupakan modal strategis bagi dakwah 

yang menekankan pendekatan rasional, 

dialogis, dan berbasis nilai. 

 

Kelas menengah Muslim juga memiliki 

modal sosial yang kuat dalam bentuk jejaring 

profesional, komunitas berbasis minat, dan 

organisasi keagamaan modern. Jejaring ini 

memungkinkan difusi pesan dakwah secara 

horizontal, tanpa bergantung pada otoritas 

keagamaan formal. Dalam marketing 

dakwah, kekuatan ini bisa memperkuat 

efektivitas strategi word-of-mouth, 

komunitas dakwah tematik, serta dakwah 

berbasis influencer Muslim yang kredibel 

secara intelektual. 

 

Kekuatan lainnya adalah orientasi kelas 

menengah Muslim terhadap nilai-nilai Islam 

yang kompatibel dengan modernitas, seperti 

etika kerja profesional, keadilan sosial, 

integritas, dan keseimbangan antara 

spiritualitas dan produktivitas. Orientasi ini 

membuka peluang bagi ajaran Islam rasional 

yang menempatkan Islam sebagai sistem 

nilai yang menjawab problematikan 

kehidupan kontemporer.  

 

Weaknesses (Kelemahan):  

Salah satu kelemahan utama kelas 

menengah Muslim adalah fragmentasi 

otoritas keagamaan, karena kelas ini tidak 

bergantung pada satu figur atau institusi 

keagamaan tertentu, melainkan 

mengonsumsi beragam sumber dakwah 

yang bisa jadi saling bertentangan. 

Dampaknya dapat melemahkan konsistensi 

pesan dakwah dan menimbulkan 

kebingungan. Kelas menengah Muslim juga 

menunjukkan tingkat skeptisisme yang tinggi 

terhadap dakwah yang dogmatis, politis, 

atau hanya berorientasi komersial semata. 

Fenomena komodifikasi agama, seperti 

dakwah yang dikemas sebagai hiburan atau 

bisnis, akan berpotensi menurunkan 

kepercayaan terhadap aktor dakwah. Dalam 

perspektif marketing dakwah, rendahnya 

trust ini merupakan kelemahan serius karena 

dapat menghambat proses value delivery 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           369 

dan relationship building dengan pasar 

dakwah. 

 

Kelemahan lainnya adalah kecenderungan 

individualisme, di mana keberagamaan 

dipraktikkan secara personal dan selektif. 

Meskipun hal ini sejalan dengan rasionalitas 

modern, individualisme yang berlebihan 

dapat mengurangi kolektivitas dalam 

komunitas dakwah dan melemahkan 

orientasi sosial. Maka, dakwah perlu 

dirancang untuk menyeimbangkan antara 

kebebasan individu dan tanggung jawab 

sosial keagamaan. 

 

Opportunities (Peluang):  

Terdapat beberapa peluang bagi 

pengembangan dakwah pada segmen kelas 

menengah Muslim. Pertama, digitalisasi 

ruang publik akan membuka kanal dakwah 

yang lebih luas, fleksibel, dan murah. Media 

sosial, platform video, podcast, dan kelas 

daring memungkinkan dakwah Islam 

rasional menjangkau kelas menengah 

Muslim secara lebih intensif. Karena dakwah 

tidak lagi dibatasi oleh ruang fisik masjid atau 

majelis taklim, agar bisa tetap hadir dalam 

keseharian audiens. 

 

Kedua, meningkatnya kebutuhan mencari 

makna (search for meaning) di tengah 

kehidupan modern yang kompetitif dan 

materialistik menjadi peluang strategis bagi 

dakwah. Meskipun lebih mapan secara 

ekonomi, kelas menengah Muslim sering 

menghadapi krisis makna, depresi 

profesional dan kegelisahan eksistensial. 

Dakwah Islam rasional yang mampu 

menawarkan kerangka etika, tujuan hidup, 

dan keseimbangan spiritual akan memiliki 

daya tarik yang kuat bagi segmen ini. 

 

Ketiga, berkembangnya wacana Islam 

moderat dan inklusif di tingkat nasional dan 

global akan membuka peluang bagi dakwah 

yang lebih menekankan rasionalitas, 

toleransi, dan keadilan sosial. Marketing 

dakwah dapat memposisikan Islam rasional 

sebagai brand value yang relevan dengan 

identitas kelas menengah Muslim Indonesia 

yang modern dan religius. 

 

Threats (Ancaman):  

Dakwah pada segmen kelas menengah 

Muslim juga menghadapi beberapa 

ancaman eksternal, salah satunya adalah 

polarisasi wacana keagamaan, terutama 

yang dipicu oleh kontestasi politik identitas 

dan algoritma media digital. Polarisasi ini 

akan mempersempit ruang dialog rasional 

dan memperkuat ekstremisme naratif dalam 

bentuk konservatisme maupun liberalisme 

yang tidak berbasis pada nilai Islam. 

 

Ancaman lainnya adalah kompetisi narasi 

keagamaan yang semakin ketat di ruang 

publik. Kelas menengah Muslim menjadi 

target berbagai ideologi, gaya hidup, dan 

produk spiritual alternatif yang tidak selalu 

sejalan dengan nilai-nilai Islam. Sehingga 

dakwah Islam rasional harus bersaing tidak 

hanya dengan dakwah internal umat Islam 

sendiri, tetapi juga dengan ideologi sekuler 

dan budaya populer global. 

 

Ketergantungan pada media digital juga 

membawa risiko distorsi pesan dakwah. 

Fenomena viralitas dan komersialisasi 

platform digital dapat mereduksi ajaran 

agama secara berlebihan atau 

sensasionalisasi isu-isu keagamaan yang 

tidak substantif. Dampaknya berpotensi 

mereduksi kedalaman intelektualitas ajaran 

Islam rasional dan mengaburkan tujuan 

transformasi nilai jangka panjang. 



Shofyan Affandy 

370 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

4. Strategi Dakwah Kelas Menengah 

Muslim Berbasis Analisis SWOT 

Hasil pemetaan SWOT telah menunjukkan 

bahwa dakwah pada segmen kelas 

menengah Muslim Indonesia memiliki 

beberapa potensi yang sangat kompleks. 

Kekuatan internal berupa literasi dan 

rasionalitas harus bisa dioptimalkan untuk 

merespons peluang eksternal berupa 

digitalisasi dan kebutuhan akan makna 

hidup, sekaligus bisa mengatasi kelemahan 

dan eksternal melalui strategi yang adaptif 

dan reflektif. Dalam kerangka kerja 

marketing dakwah berbasis Islam rasional, 

analisis SWOT bisa menjadi dasar bagi 

perumusan strategi SO, WO, ST, dan WT yang 

lebih konkret dan operasional. Sehingga, 

dakwah tidak berhenti pada level normatif, 

tetapi berkembang sebagai praktek strategis 

yang mampu menjawab dinamika kelas 

menengah Muslim Indonesia secara 

berkelanjutan. 

 

Berdasarkan analisis SWOT yang telah 

diuraikan sebelumnya, maka perlu 

dirumuskan strategi dakwah yang lebih 

operasional dan aplikatif. Matriks SO–WO–

ST–WT digunakan untuk mengintegrasikan 

faktor internal (kekuatan dan kelemahan) 

dengan faktor eksternal (peluang dan 

ancaman), agar menghasilkan strategi 

dakwah yang kontekstual, adaptif, dan 

berkelanjutan bagi segmen kelas menengah 

Muslim Indonesia. Pendekatan ini selaras 

dengan prinsip marketing dakwah yang 

menekankan perencanaan strategis, 

diferensiasi pesan, serta orientasi pada 

kebutuhan audiens tanpa mengabaikan nilai 

normatif Islam. 

 

Strategi SO (Strength–Opportunity):  

Strategi SO diarahkan pada pemanfaatan 

kekuatan internal dakwah kelas menengah 

Muslim untuk merespons peluang eksternal. 

Tingginya literasi, rasionalitas, dan 

keterbukaan kelas menengah Muslim 

terhadap wacana keagamaan modern 

menjadi peluang utama untuk 

mengembangkan dakwah Islam yang 

rasional melalui media digital dan ruang 

publik baru. Strategi SO ini dapat diwujudkan 

melalui pengembangan konten dakwah yang 

argumentatif, berbasis data, dan relevan 

dengan isu-isu aktual seperti etika profesi, 

keadilan sosial, ekonomi syariah, dan 

keseimbangan kehidupan modern. Media 

digital dimanfaatkan bukan sekadar sebagai 

saluran distribusi pesan, tetapi sebagai ruang 

dialog intelektual yang memungkinkan 

interaksi dua arah antara dai dan mad’u. 

Strategi ini akan memperkuat positioning 

dakwah sebagai sumber bagi pencarian 

makna hidup dan orientasi nilai di tengah 

kehidupan kelas menengah yang sangat 

kompetitif. 

 

Jejaring sosial dan komunitas profesional 

kelas menengah Muslim juga dapat 

dioptimalkan sebagai kanal dakwah 

horizontal. Dakwah berbasis komunitas ini 

sejalan dengan prinsip marketing relational, 

di mana dakwah dibangun melalui 

kepercayaan, kredibilitas dan konsistensi. 

Sehingga, kekuatan internal kelas menengah 

Muslim tidak hanya dimanfaatkan untuk 

konsumsi dakwah, tetapi juga untuk 

produksi pesan dakwah yang konstruktif. 

 

Strategi WO (Weakness–Opportunity):  

Strategi WO difokuskan pada upaya 

mengatasi kelemahan internal demi 

memanfaatkan peluang eksternal. 

Fragmentasi otoritas keagamaan dan 

skeptisisme terhadap dakwah konvensional 

harus dapat direspons dengan pendekatan 

dakwah berbasis kredibilitas intelektual dan 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           371 

transparansi dialogis. Peluang terbuka untuk 

membangun otoritas dakwah tanpa 

bergantung pada karisma personal semata, 

melainkan pada kualitas argumen, 

konsistensi nilai, dan rekam jejak intelektual. 

Strategi WO harus mendorong lahirnya dai 

atau institusi dakwah yang mampu 

menjembatani teks keagamaan klasik dari 

kitab suci dengan realitas sosial kontemporer 

kelas menengah Muslim. 

 

Kecenderungan individualisme kelas 

menengah dapat diatasi melalui 

pengembangan program dakwah berbasis 

komunitas, seperti kajian profesional 

Muslim, parenting Islami, atau etika bisnis 

syariah. Program ini bisa memanfaatkan 

peluang kebutuhan makna dan aktualisasi 

diri kelas menengah, sekaligus mengurangi 

kelemahan berupa rendahnya kolektivitas 

dalam aktivitas dakwah tradisional. 

 

Strategi ST (Strength–Threat):  

Strategi ST bertujuan memanfaatkan 

kekuatan internal dakwah kelas menengah 

Muslim untuk mengantisipasi ancaman 

eksternal. Ancaman berupa polarisasi 

wacana keagamaan dan kompetisi ideologis 

dapat dihadapi dengan memperkuat fondasi 

Islam rasional yang moderat, inklusif, dan 

argumentatif. 

 

Kapasitas kognitif kelas menengah Muslim 

akan memungkinkan dakwah berperan 

sebagai ruang klarifikasi dan penyeimbang 

narasi-narasi yang ekstrem. Perlu merancang 

strategi dakwah yang menekankan pada 

metodologi berpikir kritis dalam Islam, 

prinsip maqāṣid al-sharī‘ah, serta potensi 

ijtihad sebagai fondasi rasionalitas 

keislaman. Sehingga dakwah tidak hanya 

menyampaikan pesan normatif, tetapi juga 

membekali audiens dengan kerangka 

berpikir ilmiah untuk menyaring informasi 

keagamaan di ruang publik digital. 

 

Kekuatan jejaring kelas menengah Muslim 

juga dapat dimanfaatkan untuk membangun 

koalisi dakwah antar komunitas yang 

menolak politisasi dan ekstremisme 

beragama. Strategi ini akan memperkuat 

daya tahan dakwah terhadap ancaman 

fragmentasi sosial dan ideologi yang semakin 

intensif. 

 

Strategi WT (Weakness–Threat):  

Strategi WT merupakan strategi defensif 

yang diarahkan untuk meminimalkan 

kelemahan internal sekaligus mengurangi 

dampak ancaman eksternal. Strategi ini 

penting untuk mencegah reduksi ajaran 

Islam akibat komodifikasi agama dan distorsi 

pesan keagamaan di media digital. Bentuk 

implementasinya adalah penguatan etika 

dakwah, baik pada level individu dai maupun 

institusi dakwah. Etika ini mencakup 

komitmen terhadap akurasi ilmiah, kejujuran 

intelektual, dan tanggung jawab sosial dalam 

menyampaikan pesan keagamaan. Dengan 

demikian, kelemahan berupa rendahnya 

kepercayaan publik dapat diminimalkan, 

sekaligus mengurangi risiko terjebak dalam 

logika viralitas yang merusak substansi 

dakwah. 

 

Strategi WT ini juga mencakup 

pengembangan literasi keagamaan digital 

bagi kelas menengah Muslim. Tujuannya 

untuk membekali audiens dengan 

kemampuan berpikir kritis untuk 

membedakan antara dakwah yang substantif 

dan narasi keagamaan yang manipulatif. 

Sehingga, dakwah tidak hanya berfungsi 

sebagai penyampaian pesan, melainkan juga 

sebagai mekanisme perlindungan nilai (value 



Shofyan Affandy 

372 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

protection) di tengah kompetisi narasi 

keagamaan yang semakin kompleks. 

 

5. Program Dakwah Konkret pada 

Segmen Kelas Menengah Muslim 

Berdasarkan strategi SO–WO–ST–WT di atas, 

dakwah pada segmen kelas menengah 

Muslim Indonesia bisa diaplikasikan dalam 

program-program konkret yang lebih 

operasional. Program dakwah dalam konteks 

ini tidak dipahami semata sebagai kegiatan 

ceramah agama, melainkan sebagai kegiatan 

intervensi sosial-komunikatif yang dirancang 

secara strategis untuk menjawab kebutuhan, 

tantangan, dan dinamika keberagamaan 

kelas menengah Muslim. Dalam perspektif 

marketing dakwah, aktivitas dakwah 

ditempatkan sebagai proses penciptaan, 

penyampaian, dan internalisasi nilai Islam 

secara berkelanjutan. 

 

Program Dakwah Berbasis Strategi SO:  

Program dakwah berbasis strategi SO 

berfokus pada pemanfaatan kekuatan 

internal kelas menengah Muslim, yaitu 

literasi, rasionalitas, dan jejaring sosial, guna 

menangkap peluang digitalisasi dan 

kebutuhan makna. Program konkret yang 

dapat dikembangkan adalah membangun 

platform kajian dakwah digital berbasis 

rasional-tematik dengan konten yang 

argumentatif dan kontekstual, sesuai dengan 

preferensi kelas menengah, seperti podcast 

intelektual, video analisis isu keislaman, dan 

kelas diskusi daring. Program ini berfungsi 

sebagai sarana edukasi keagamaan, 

sekaligus sebagai ruang dialog antara dai dan 

mad’u. Tema-tema yang diangkat meliputi 

etika profesional Muslim, integrasi iman dan 

sains, kepemimpinan Islami, serta tantangan 

etika pada kehidupan modern. Dengan 

memanfaatkan kekuatan kognitif kelas 

menengah Muslim, program ini bisa 

memperkuat fungsi dakwah sebagai sumber 

pencarian makna dan orientasi nilai di 

tengah kompleksitas modernitas. Dapat juga 

dikembangkan program komunitas dakwah 

profesional Muslim dengan memanfaatkan 

jejaring kelas menengah berupa komunitas 

profesi atau minat. Program ini akan 

mendorong partisipasi aktif audiens sebagai 

subjek dakwah, sehingga memperluas 

jangkauan dan keberlanjutan dakwah secara 

horizontal. 

 

Program Dakwah Berbasis Strategi WO:  

Program dakwah yang berbasis strategi WO 

diarahkan untuk mengatasi kelemahan 

internal dakwah kelas menengah Muslim, 

seperti fragmentasi otoritas dan 

individualisme, dengan memanfaatkan 

peluang eksternal berupa kebutuhan makna 

dan akses luas terhadap pengetahuan. Salah 

satu program konkret adalah program 

pengembangan kapasitas dai yang 

menekankan kompetensi keilmuan, 

metodologi berpikir kritis, dan kemampuan 

komunikasi publik yang rasional. Program ini 

bertujuan membangun figur dai yang 

memiliki legitimasi normatif, sekaligus juga 

kredibilitas intelektual di mata kelas 

menengah Muslim. Dai harus mampu 

menjadi fasilitator dialog dan penafsir nilai, 

bukan sebagai otoritas dogmatik. Sehingga 

fragmentasi otoritas dapat direduksi melalui 

konsistensi metodologis dan kualitas 

argumentasi dakwah. 

 

Dikembangkan juga program kajian 

komunitas tematik berbasis kebutuhan kelas 

menengah, seperti kajian keluarga Muslim, 

etika konsumsi dan gaya hidup Islami, atau 

manajemen stres dan spiritualitas. Program 

ini memanfaatkan kebutuhan aktual kelas 

menengah untuk membangun ikatan kolektif 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           373 

dan mengurangi kecenderungan 

individualisme. 

 

Program Dakwah Berbasis Strategi ST:  

Program dakwah berbasis strategi ST 

difokuskan pada pemanfaatan kekuatan 

internal kelas menengah Muslim untuk 

menghadapi ancaman polarisasi dan 

ekstremisme wacana. Program konkret yang 

relevan adalah literasi keislaman kritis yang 

bertujuan membekali kelas menengah 

Muslim dengan kerangka berpikir 

metodologis dalam memahami perbedaan 

mazhab, pandangan keagamaan, dan isu-isu 

kontemporer. Program ini dapat diterapkan 

melalui diskusi publik, modul daring, atau 

pelatihan singkat yang membahas prinsip-

prinsip Islam rasional seperti maqāṣid al-

sharī‘ah, ijtihad, dan etika perbedaan. 

Dengan memperkuat kapasitas intelektual 

audiens, maka dakwah bisa berperan 

sebagai mekanisme pencegah radikalisasi 

dan polarisasi ideologis. 

 

Program dakwah moderasi berbasis 

kolaborasi lintas komunitas juga dapat 

dikembangkan untuk memperkuat 

ketahanan sosial kelas menengah Muslim. 

Program ini menempatkan dakwah sebagai 

ruang konsolidasi nilai-nilai Islam yang 

moderat, inklusif, dan berorientasi pada 

kohesi sosial, sehingga dapat meredam 

ancaman konflik dan fragmentasi. 

 

Program Dakwah Berbasis Strategi WT:  

Program dakwah berbasis strategi WT 

bersifat defensif dan preventif. Tujuannya 

meminimalkan kelemahan internal sekaligus 

menghindari dampak ancaman eksternal 

seperti komodifikasi agama dan distorsi 

pesan dakwah. Program utamanya adalah 

penguatan etika dakwah profesional, untuk 

memastikan bahwa dakwah tetap 

berorientasi pada nilai, bukan sekadar 

popularitas atau profit ekonomi. Program ini 

meliputi penyusunan pedoman etika 

dakwah digital, pelatihan etika komunikasi 

keagamaan, serta mekanisme evaluasi 

konten dakwah. Dengan memperkuat etika 

dakwah, kepercayaan kelas menengah 

Muslim terhadap institusi dan aktor dakwah 

dapat dijaga. 

 

Dikembangkan pula program literasi digital 

keagamaan bagi audiens kelas menengah, 

yang bertujuan meningkatkan kemampuan 

kritis dalam mengonsumsi konten dakwah di 

media sosial. Dimana audiens ditempatkan 

sebagai subjek aktif yang mampu memilah, 

menilai, dan merefleksikan pesan 

keagamaan secara rasional dan bertanggung 

jawab. 

 

Sintesis Program Dakwah sebagai Implementasi 

Marketing Dakwah Islam Rasional 

Program-program dakwah yang operasional 

ini merupakan implementasi dari strategi 

SWOT dalam kerangka kerja marketing 

dakwah berbasis Islam rasional. Program 

tersebut dirancang untuk meningkatkan 

efektivitas dakwah, khususnya untuk 

memperkuat relevansi Islam sebagai sistem 

nilai yang mampu menjawab dinamika 

kehidupan kelas menengah Muslim 

Indonesia. Dengan demikian, dakwah dapat 

menjadi praksis sosial yang terencana, 

terukur, dan berkelanjutan. Strategi dan 

program-program dakwah operasional pada 

kelas menengah Muslim Indonesia tersebut 

bisa dirangkum dalam tabel berikut:

 

 

 



Shofyan Affandy 

374 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Tabel 3. Program Dakwah pada Segmen Kelas Menengah Muslim Indonesia 

Strategi Program Dakwah Tujuan Strategis 
Pendekatan 

Dakwah 
Implementasi 

SO 

Platform Dakwah 
Digital Rasional-
Tematik 

Mengoptimalkan 
literasi dan rasionalitas 
kelas menengah untuk 
memenuhi kebutuhan 
makna di era digital 

Dakwah rasional, 
dialogis, berbasis 
isu kontemporer 

Podcast intelektual, 
video analisis, kelas 
daring interaktif 

Komunitas Dakwah 
Profesional Muslim 

Memanfaatkan jejaring 
sosial kelas menengah 
sebagai kanal dakwah 
horizontal 

Dakwah berbasis 
komunitas dan 
nilai 

Kajian tematik 
berbasis profesi, 
forum diskusi nilai 
Islam 

WO 

Inkubator Dai 
Intelektual 

Mengatasi fragmentasi 
otoritas melalui 
peningkatan 
kredibilitas dai 

Dakwah berbasis 
keilmuan dan 
metodologi 
berpikir kritis 

Pelatihan dai, 
mentoring intelektual, 
penguatan literasi 
keislaman 

Kajian Komunitas 
Tematik  

Mengurangi 
individualisme religius 
dengan pendekatan 
kebutuhan aktual 

Dakwah 
kontekstual dan 
aplikatif 

Kajian parenting 
Islami, etika gaya 
hidup, spiritualitas 
modern 

ST 

Program Literasi 
Keislaman Kritis 

Menangkal polarisasi 
dan ekstremisme 
wacana keagamaan 

Dakwah Islam 
moderat dan 
rasional 

Modul literasi digital, 
diskusi publik, 
webinar metodologi 
Islam 

Dakwah Moderasi 
Berbasis Kolaborasi 

Memperkuat 
ketahanan sosial 
terhadap konflik 
ideologis 

Dakwah 
kolaboratif dan 
inklusif 

Forum lintas 
komunitas, kajian 
moderasi Islam 

WT 

Penguatan Etika 
Dakwah 
Profesional 

Mencegah delegitimasi 
dakwah akibat 
komodifikasi agama 

Dakwah beretika 
dan bertanggung 
jawab 

Pedoman etika 
dakwah digital, 
pelatihan komunikasi 
etis 

Literasi Digital 
Keagamaan 
Audiens 

Mengurangi dampak 
distorsi dan manipulasi 
narasi keagamaan 

Dakwah edukatif 
dan protektif nilai 

Pelatihan literasi 
digital, panduan 
evaluasi konten 
dakwah 

 

 

Simpulan 
Artikel ini menegaskan bahwa dakwah pada 

segmen kelas menengah Muslim di 

Indonesia menghadapi tantangan struktural 

dan kultural yang menuntut pendekatan 

yang lebih rasional, strategis, dan 

kontekstual. Karakter kelas menengah 

Muslim yang well-educated, kritis, dan 

terintegrasi dengan budaya digital, 

menjadikan pendekatan dakwah normatif–

konvensional yang bersifat homogen dan 

satu arah semakin kehilangan relevansinya. 

Oleh karena itu, artikel ini menempatkan 

marketing dakwah berbasis Islam rasional 

sebagai kerangka konseptual yang mampu 

menjembatani nilai-nilai normatif ajaran 

Islam dengan karakter sosial kelas menengah 

Muslim Indonesia. Artikel ini menempatkan 

Islam rasional sebagai fondasi normatif dan 

epistemologis yang menghasilkan orientasi 

nilai, logika pesan, dan etika dakwah. 

Fondasi ini dioperasionalkan melalui skema 

marketing dakwah sebagai kerangka kerja 

strategis, yang meliputi segmentasi mad‘u, 



Strategi Dakwah pada Kelas Menengah Muslim Indonesia:  
Pendekatan Marketing Dakwah dan Islam Rasional 

 Vol. 7 No.2 Desember 2025           375 

perumusan value proposition dakwah, 

positioning pesan dakwah, serta strategi 

pemanfaatan media dan engagement yang 

sesuai dengan karakter kelas menengah 

Muslim. Integrasi kedua pendekatan 

tersebut memungkinkan dakwah dirancang 

tidak hanya sebagai penyampaian 

komunikasi normatif, melainkan juga sebagai 

proses internalisasi nilai Islam rasional yang 

solutif dan bermakna. 

 

Analisis SWOT yang digunakan dalam artikel 

ini berfungsi sebagai instrumen untuk 

membaca kekuatan, kelemahan, peluang, 

dan ancaman dakwah pada kelas menengah 

Muslim Indonesia. Hasil analisis tersebut 

menunjukkan bahwa potensi rasionalitas, 

literasi, dan kebutuhan akan makna 

keberagamaan yang reflektif merupakan 

kekuatan utama dakwah. Sedangkan 

fragmentasi otoritas keagamaan, kompetisi 

wacana di ruang digital, dan dominasi 

dakwah populis menjadi tantangan yang 

harus dijawab secara strategis. Berdasarkan 

analisis ini, dihasilkan formulasi strategi 

dakwah SO–WO–ST–WT yang kemudian 

diderivatifkan dalam program dakwah 

operasional yang bersifat rasional, strategis, 

dan kontekstual. Model konseptual ini 

memperdalam kajian dakwah dari 

pendekatan yang normatif-deskriptif menuju 

pendekatan yang reflektif, etis, dan 

berkelanjutan. Dimana dakwah dipahami 

sebagai proses penciptaan nilai (value-based 

dakwah), bukan sekadar aktivitas 

penyampaian pesan atau komodifikasi 

simbol keagamaan. 

 

Dengan demikian, artikel ini memberikan 

insight bahwa efektivitas dakwah pada kelas 

menengah Muslim di Indonesia dapat 

dicapai melalui integrasi Islam rasional 

sebagai landasan nilai, marketing dakwah 

sebagai pendekatan strategis, dan analisis 

SWOT sebagai instrumen pemetaan konteks 

sosial. Dengan menempatkan Islam rasional 

sebagai fondasi epistemologis dan marketing 

dakwah sebagai instrumen strategis, artikel 

ini membuktikan bahwa dakwah kelas 

menengah Muslim dapat dirancang secara 

kontekstual tanpa kehilangan integritas nilai 

Islam. Sintesis ini tidak hanya memperkaya 

pengembangan teori dakwah kontemporer, 

tetapi juga menyediakan kerangka praktis 

bagi perancangan strategi dan program 

dakwah yang relevan, berkelanjutan, dan 

adaptif terhadap dinamika kelas menengah 

Muslim modern di Indonesia. 

 

 

 

 

Bibliografi 
Al-Jabiri, Muhammad ‘Abid. Arab-Islamic Philosophy: A Contemporary Critique. Austin: 

University of Texas Press, 1994. 
Aziz, Moh. Ali. Ilmu Dakwah. Jakarta: Kencana, 2016. 
Azra, Azyumardi. Islam in the Indonesian World. Bandung: Mizan, 2006. 
Bruinessen, Martin van. Genealogies of Islamic Radicalism in Post-Suharto Indonesia. South East 

Asia Research 10, no. 2, 2002. 
________. Producing Islamic Knowledge in Contemporary Indonesia. Die Welt des Islams 52, no. 

3–4, 2012. 
Creswell, John W. Penelitian Kualitatif & Desain Riset: Memilih di antara Lima Pendekatan, terj. 

Ahmad Lintang Lazuardi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015.  



Shofyan Affandy 

376 Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 

Hasan, Noorhaidi. Islam Politik di Dunia Kontemporer. Yogyakarta: Suka Press, 2018. 
Hefner, Robert W.  Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton 

University Press, 2000. 
________.  Islamic Schools, Social Movements, and Democracy in Indonesia. Princeton: 

Princeton University Press, 2009. 
Heryanto, Ariel, Identity and Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture. Singapore: NUS 

Press, 2014. 
Ilaihi, Wahyu. Komunikasi Dakwah. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2010. 
Kartajaya, Hermawan. Marketing Plus 2000: Siasat Memenangkan Persaingan Global. Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 2002. 
________. Positioning, Differentiation, and Brand. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005. 
Kotler, Philip. & Nancy Lee (terj.). Pemasaran Sosial: Mempengaruhi Perilaku untuk Kebaikan. 

Jakarta: Salemba Empat, 2009. 
Kotler, Philip. & Sidney Levy, “Broadening the Concept of Marketing”. Journal of Marketing Vol. 

33, no. 1, 1969. 
Luvitasari, Vivit. Yeni Karneli, Puji Gusri Handayani. “Rasionalisme dalam Filsafat Islam: Analisis 

atas Pemikiran Harun Nasution.” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik, Vol. 2, No, 6, 2025.  
Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 1998. 
Moosa, Ebrahim. Ghazzali and the Poetics of Imagination. Chapel Hill: University of North 

Carolina Press, 2005. 
Muis, Abdul. Komunikasi Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001. 
Munir, Muhammad & Wahyu Ilaihi. Manajemen Dakwah. Jakarta: Kencana, 2006. 
Nurhadi. “Harun Nasution (Islam Rasional dalam Gagasan dan Pemikiran).” Edukasi: Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1, 2013. 
Qodir, Zuly. Islam, Syariah, dan Gerakan Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014. 
Snyder, Hanne. “Literature Review as a Research Methodology: An Overview and Guidelines,” 

Journal of Business Research 104. 2019.  
Suhandang, Kustadi. Manajemen Dakwah. Bandung: Humaniora, 2014. 
Syukir, Asmuni. Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam. Surabaya: Al-Ikhlas, 1983. 
Wasim, Alef Theria. “Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun Nasution.” Al-

Jami’ah: Journal of Islamic Studies, No. 59, 1996. 
Webster, John. dan Richard T. Watson, “Analyzing the Past to Prepare for the Future: Writing a 

Literature Review,” MIS Quarterly 26, no. 2. 2002.  
 
 
 


